






Барнаул 2025

Свадебные традиции  
народов Алтайского края

Девичья краса  
и женихова доблесть



ББК 63.529(253.37) 
Д 25 

Рецензенты:
Люля Н. В., к.и.н., ведущий специалист по учебно-методической 
работе УНИЛ «Центр устной истории и этнографии» Алтайского 
государственного педагогического университета
Садалова Т. М., д.ф.н., старший научный сотрудник БНУ РА «НИИ 
алтаистики им. С. С. Суразакова», г. Горно-Алтайск
Явнова Л. А., к.и.н., доцент, преподаватель кафедры историко-
правовых и социально-гуманитарных дисциплин Института гума-
нитарного образования Алтайского государственного педагоги-
ческого университета (Бийский филиал им. В. М. Шукшина)
Главный редактор: Плешкова О. А.
Составитель, редактор: Клишина Е. М.
Художник: Подлесная Е. А.

     Девичья краса и женихова доблесть. Свадебные традиции наро-
дов Алтайского края / Сост., ред. Е. М. Клишина — Барнаул : Алтай-
ский дом печати, 2025. — 192 с.

Издание подготовлено Алтайским институтом развития образо-
вания имени Адриана Митрофановича Топорова при поддержке 
Министерства образования и науки Алтайского края как часть 
просветительского проекта «Традиции народов Алтайского края» 
в рамках государственной программы Алтайского края «Нацио-
нальная политика в Алтайском крае». Издание включает рассказ о 
свадебных традициях двенадцати народов, проживающих на тер-
ритории региона: русских, немцев, украинцев, казахов, татар, ку-
мандинцев, армян, алтайцев и других. Книга предназначена для 
широкого круга читателей: детей от 12 лет, молодёжи, родителей, 
педагогов — может быть использована во внеурочной деятельно-
сти и воспитательной работе.

Описание некоторых обрядов и традиций приведено в соот-
ветствие с возрастной маркировкой 12+.

Для некоммерческого использования.

ISBN 978-5-98550-714-0

12+

© КАУ ДПО «АИРО имени А. М. Топорова», 2025

Д 25

ББК 63.529(253.37) 



5

Дорогие друзья!

С семьи начинается жизнь каждого человека. Это не про-
сто союз двух людей, а передача ценностей, памяти поколений. 
И  в  этом процессе свадьба  — особый ритуал, символ продолже-
ния рода, укрепления культурной и духовной преемственности.

В Указе Президента Российской Федерации от 9 ноября 
2022 года № 809 сказано: крепкая семья — одна из важных духов
но-нравственных ценностей нашей страны. 

Мы в Алтайском крае полностью разделяем эту позицию. Все 
решения — от строительства школ до запуска новых социальных 
программ поддержки — принимаются, исходя из интересов жите-
лей. А значит, в интересах семьи.

Алтайский край славится своим этнокультурным многооб-
разием. Здесь, в самом сердце Сибири, на протяжении столетий 
рядом живут народы с разной историей, языками, обрядами, но 
с общим уважением к семье. У каждого народа — своя свадебная 
традиция: торжественная, поэтичная, наполненная символами, 
песнями, ритуалами и смыслами.

Сборник, посвящённый свадебным традициям народов Ал-
тайского края,  — живая энциклопедия культурной памяти. Мы 
уверены, что читатель сможет открыть для себя не только инте-
ресные факты и обычаи, но и внутренний, поэтический мир на-
родной свадьбы — с её музыкой, символами и глубоким смыслом. 
А истории, рассказанные в сборнике, вдохновят на разговоры с 
детьми, исследование семейной истории, создание школьных 
проектов, выставок и творческих встреч.

Пусть оживут забытые песни, заговорят обряды, зазвучат го-
лоса предков. Ведь сохранять традиции  — значит укреплять се-
мью. А крепкая семья — прочный фундамент будущего России.

Светлана Говорухина,
министр образования и науки Алтайского края

Вступительное слово



Свадебные традиции народов Алтайского края6

Уважаемые читатели! Друзья!

Представляем вашему вниманию удивительную книгу  — но-
вый этап увлекательного путешествия в мир народного твор-
чества Алтая. Это издание является продолжением просвети-
тельского проекта с условным названием «Традиции народов 
Алтайского края» в рамках региональной государственной про-
граммы «Национальная политика в Алтайском крае».

Алтайский институт развития образования имени А.  М.  То-
порова с 2019 года работает над такой важной темой, как сохра-
нение и развитие родных языков и национальных культурных 
традиций. Отголоски старинных казачьих песен и сказки ал-
тайской земли, воспоминания живых свидетелей прошлого и 
современные исследования учёных ожили на страницах наших 
книг «Казачьему роду нет переводу» (2021), «Сказки нашей сто-
роны» (2022), пособия по изучению уникального кумандинского 
языка (2023). Все эти издания обрели место на полках школь-
ных библиотек и кабинетов, муниципальных библиотек, нашли 
своих читателей в лице педагогов, школьников, родителей, об-
щественных деятелей. Они востребованы в Алтайском крае и 
получили высокие оценки на всероссийском и международном 
уровне, в том числе в рамках II Международной конференции 
«Всемирная сокровищница родных языков» в г. Санкт-Петер-
бурге и Международной выставки-форума «Россия» в г. Москве 
в 2024 году.

Но теперь вас ждёт совершенно новая встреча с миром влю-
блённых сердец и семей, вековых ценностей и древних обычаев. 

В течение 2025 года редакционная группа работала над соз-
данием книги «Девичья краса и женихова доблесть. Свадебные 
традиции народов Алтайского края». В книге собраны свадеб-
ные обряды и обычаи 12 народов, представители которых живут 
в нашем регионе, ведут активную общественную деятельность 
по сохранению и популяризации своих национальных культур-
ных традиций и заинтересованы в сотрудничестве с Алтайским 



7

институтом развития образования в этом вопросе. Это сборник 
статей и рассказов, который поможет познакомить юных читате-
лей с тем, как создавалась семья, какие смыслы закладывались в 
традиционные обряды заключения брака, как менялся социаль-
ный статус молодых людей, заключивших брак, какую поддержку 
оказывало им старшее поколение, а главное — какие общие цен-
ности лежат в основе разных национальных свадебных обрядов и 
традиций. 

В работе над сборником приняли участие научные сотруд-
ники вузов и государственных музеев, руководители националь-
ных общественных организаций. 

В сборнике представлены разные подходы к написанию тек-
ста и выявлению уникальных особенностей национальных сва-
дебных традиций. Часть авторов опиралась на исторические 
источники, исследования, имеющиеся в литературе. Второй под-
ход — авторский — составление исторического источника на ос-
нове мемуарных воспоминаний. Третий подход  — исследование 
воспоминаний в окружающем сообществе. Четвёртый подход 
синкретично соединяет все предыдущие. 

Так как издание предназначено для детей и подростков, ин-
формация представлена в популярном варианте изложения. Это 
помогает юным читателям развивать историческое мышление. 
В детском возрасте история воспринимается как мозаика фак-
тов, не соединённых одной научной теорией, и популярный текст 
помогает их усвоению, приобщению к историческому материалу. 
Читатель подросткового возраста уже способен различать раз-
ницу подходов при работе с историческим материалом и делать 
выводы, какой подход ему ближе: дальнейшее погружение в на-
учные тексты, работа с семейной историей, этнографические ис-
следования и т. д. 

Одной же из главных целей издания, пожалуй, было форми-
рование у юных читателей эмоциональной сопричастности, ощу-
щения «узнавания». Авторы хотели показать, что у свадебных 
традиций разных народов есть много общего, их объединяет ис-
кренняя любовь, гордость за род и желание сохранить культурное 
наследие для будущих поколений.

Вступительное слово



Свадебные традиции народов Алтайского края8

Для сохранения исторической объективности редакционная 
группа выделила важные исторические факты  — их можно уви-
деть в виде выносок рядом с текстовыми авторскими версиями. 
Издание хорошо иллюстрировано. Рисунки с высокой степенью 
достоверности отображают фрагменты национальных свадеб-
ных обрядов, костюмы, предметы, имевшие ритуальное значение. 
Отдельные тексты дополнены QR-кодами, через которые можно 
увидеть и услышать, как звучат свадебные песни разных народов.

Кроме того, сборник дополнен электронной базой, которая 
содержит исследовательские работы учащихся Алтайского края 
по тематике традиционных национальных свадеб. Электрон-
ное приложение размещено на официальном сайте Алтайского 
института развития образования, а перечень работ включён в  
буклет-дополнение к книге.

Сборник «Девичья краса и женихова доблесть» представляет 
познавательную, просветительскую, научно-методическую цен-
ность. Он адресован широкому кругу читателей — в первую оче-
редь школьникам, учащимся колледжей, педагогам, родителям, 
всем интересующимся народной свадебной тематикой. 

Прочитайте эти страницы, почувствуйте дыхание прошлого, 
услышьте голоса предков и осознайте всю важность наследо-
вания общечеловеческих ценностей. Пусть эта книга станет 
источником вдохновения и предметом гордости за великую силу 
дружбы и единства народов Алтайского края!

Марина Дюбенкова,
директор Алтайского института 
развития образования имени А. М. Топорова



Свадьба русских
Из истории русского населения на Алтае



Лариса Явнова, 
к.и.н., доцент, преподаватель кафедры историко-
правовых и социально-гуманитарных дисциплин 
Института гуманитарного образования АлтГПУ 
(Бийский филиал им. В. М. Шукшина)

Елена Клишина,  
член Союза российских писателей



Свадьба русских 11

настоящее время численность русских на территории 
Алтайского края, согласно данным Всероссийской пе-
реписи населения 2020 года, составляет 1  863  686 че-
ловек. 

Освоение Западной Сибири русскими осущест
влялось в ходе многократных переселений с территории Евро
пейской России. Первыми русскими на Алтае были различ-
ные группы старообрядческого населения, которые начиная с 
XVIII века стали селиться в труднодоступных горно-таёжных рай-
онах. Активное заселение русскими территории Алтая происхо-
дит во второй половине XVIII века. Это было связано с созданием 
на Алтае горнозаводского производства. Всплеск численности 
русского населения на Алтае происходит в конце XIX  — начале 
XX века благодаря массовому переселению крестьян из европей-
ской части страны. 

В современной этнографической литературе не сложилось 
единого мнения по поводу употребления терминов «старожилы» 
и «переселенцы». Практически все исследователи определяют 
старожилов как особую группу русского населения Сибири, ко-
торая образовалась вследствие освоения и заселения русскими 
этого региона. «Старожилы» — это русское население, заселявшее 
Алтай в начале XVIII века вплоть до 1861 года, которое сформи-
ровалось в значительной части за счёт выходцев из севернорус-
ских губерний России. Среди старожильческого населения За-
падной Сибири преобладает окающий диалект и севернорусские 
особенности традиционной культуры. «Переселенцы»  — это по-
томки мигрантов из России, прибывшие на Алтай после реформы 
1861 года и столыпинской реформы в начале XX века. 

Характеризуя этнокультурные группы русского населения 
Алтая, необходимо учитывать локальные, сословные и конфес-
сиональные особенности. Старожилы Алтая делились на следу-
ющие группы: православные или «мирские» («церковные») и ста-
рообрядцы, среди которых выделялись этнокультурные группы 
«кержаков»  — выходцев с земель по реке Керженец Нижегород-
ской области, «поляков» — потомков русских старообрядцев, сна-
чала поселившихся в Польше, а затем вернувшихся в Россию, 

В



Свадебные традиции народов Алтайского края12

«поморцев» — представителей поморского согласия и выходцев 
из северных регионов России, а также представители других вет-
вей старообрядчества. 

В группу переселенцев, или, как их называли старожилы, 
«россейских», входили все прибывающие на Алтай с конца XIX 
вплоть до 20-х годов XX века. Причём старожилы отмечают ло-
кальные группы, то есть «места выхода» переселенцев: «воронеж-
ские», «вятские», «рязань», «пермяки», которые отличались, по 
мнению старожилов, говором, одеждой, семейными обычаями. 

Старожильческое население обосновалось в предгорьях и 
горной местности, переселенцы (их ещё называли «новосёлы») — 
в основном на равнинах. Среди старожилов и переселенцев было 
своё разделение на группы  — в первую очередь по тем местам, 
откуда они приехали. Среди староверов были группы, сформиро-
ванные в зависимости от особенностей их религиозных воззре-
ний. 

Своеобразием отличалась и этносословная группа русского 
казачества на Алтае. Появление казаков на Алтае было связано с 
необходимостью защиты южных границ от набегов кочевников. 
На протяжении нескольких веков казаки несли службу в укре-
плённых пунктах Колывано-Кузнецкой линии. 

Таким образом, история заселения алтайских земель позво-
ляет сделать вывод о том, что преобладали в них сибирские ста-
рожилы, существенную долю составляли переселенцы с Урала, 
Поволжья, Пермской губернии; в конце XIX века увеличивается 
приток населения из южнорусских и центральных губерний Рос-
сии (Курской, Воронежской, Орловской, Рязанской, Самарской, 
Харьковской, Черниговской и других). Русские старожилы со-
стояли из представителей официального православия, так назы-
ваемых мирских или церковных и старообрядцев разного толка. 
Наличие двух потоков русского православия обусловило в значи-
тельной мере особенности развития духовной культуры и быта 
русских крестьян данного региона. 

Русское население Алтая было довольно пёстрым и формиро-
валось в несколько этапов, поэтому и о свадебном обряде можно 
говорить, что у него была некая единая основа, которая в зависи-



Свадьба русских 13

мости от местности и проживающего там населения отличалась 
локальными особенностями. Здесь мы расскажем об общих прин-
ципах свадебного обряда русского населения и его последова-
тельности.

Свадьба — обрядовая форма заключения брака, необходимые 
предпосылки образования семьи. Это один из важнейших мо-
ментов в жизни человека, имеющий исключительно важное об-
щественное значение. В символической форме свадебный ритуал 
отражает характер брачного союза на определённой ступени раз-
вития семьи, характер семьи и её положение в социальной ми-
крообщности. 

Так, крестьянская свадьба на Алтае второй половины XIX  — 
начала XX века, подобно свадебной обрядности крестьян евро-
пейской части страны, делилась на три периода: досвадебный, 
собственно свадьба и послесвадебный. Эти три этапа последо-
вательно показывают переход вступающих в брак из одной поло-
возрастной группы в другую. Во время досвадебного периода они 
находятся в особых отношениях друг с другом, родственниками и 
остальным коллективом села.

Одним из первых исследователей, описавшим свадебный 
обряд русского населения Алтая, был учёный-краевед Степан 
Иванович Гуляев. В своих «Этнографических очерках южной 
Сибири» 1848 года он зафиксировал свадебный обряд и записал 
свадебный фольклор старообрядцев-«каменщиков»1. Он выде-
лил основные этапы свадьбы: сватанье, сговор, смотрины, баня, 
девичник, браньё, окручивание, пир у жениха, блины у тестя,  
отводины. У некоторых этапов могли быть и другие названия: 
сговор — зарученье или рукобитье, смотрины — смотренье, отво-
дины — расхожий стол.

Среди русского населения Алтая были распространены боль-
шие патриархальные семьи. Большой считалась семья, состо-
явшая как минимум из двух малых семей представителей двух 
поколений (семья родителей и семья сына). У старожилов, в част-

1  Староверы, жившие в XVIII–XIX веках на территории Юго-западного 
Алтая. Название происходит от гористой местности («камень» — горы).



Свадебные традиции народов Алтайского края14

ности у староверов, одна семья могла состоять из 25–30 человек, 
проживавших под одной крышей. Сохранению такой формы се-
мьи способствовали религиозные и семейные традиции, и в ма-
териально-хозяйственном плане жить большой семьёй было 
выгоднее. Однако рано или поздно младшие члены семьи отде-
лялись от родителей.

Дочери, выходя замуж, переходили в семью мужа, полу-
чив свою долю семейного имущества в виде приданого. Сыно-
вья, женившись, должны были прожить с родителями не менее 
трёх-пяти лет и только потом могли «выделиться», то есть по-
лучить часть родительского имущества и начать жить своим хо-
зяйством. Право выделиться возникало также после рождения в 
семье сына ребёнка. Младший сын отделиться от родителей не 
мог — он должен был оставаться опорой отцу и матери в их ста-
рости. У старожилов до конца XIX века существовал также общий 
раздел — выделение имущества для всех старших сыновей сразу. 
Они получали равные доли отцовского имущества в виде земли, 
сельхозинвентаря, построек, скота. При самовольном «отходе» 
сын родительского имущества не получал.

Основной формой заключения брака была церковная  — вен-
чание. Невенчанные браки признавались незаконными. Молодые 
люди могли пожениться, получив родительское благословение. 
Вступление в брак изменяло общественное положение человека, 
его роль в семье. Так, молодого мужчину вступление в брак и по-
лучение выделенного имущества делало главой семьи. Девушку 
оно переводило в статус замужней женщины и невестки, которая 
в семье мужа, особенно у старообрядцев, могла жить на довольно 
приниженном положении — например, испрашивать благослове-
ние свекрови перед тем, как выполнить рядовые работы по дому 
(к примеру, принести воды). 

Для молодёжи свадебного возраста общим было требова-
ние соблюдения чести, порядочности и скромности. Внебрачная 
жизнь считалась позором, провинившимся девушкам вплоть до 
1970-х годов мазали дёгтем ворота. Родители строго контролиро-
вали поведение молодёжи, особенно девушек. Молодые люди ни-
когда не ходили друг к другу домой, это запрещалось правилами 



Свадьба русских 15

деревенской морали, и до сватовства не оставались наедине. В се-
мье жениха в лице молодой снохи стремились получить хорошую, 
сильную работницу. Поэтому ценилось состояние здоровья, трудо-
любие, ловкость, чистоплотность невесты. Девушка должна быть 
к тому же смирна, скромна, тихого нрава. Подыскивая невесту, ин-
тересовались её родом до третьего-четвёртого колена. Родители 
дочерей «на выданье» также предъявляли свои требования к же-
нихам. Наиболее важными аргументами являлись достаток, креп-
кое хозяйство жениха, деловые качества его родственников.

Выбор жениха или невесты у старообрядцев происходил по 
воле родителей. В казачьих семьях могли признать выбор сына, 
но дочь выдавали замуж по усмотрению родителей. Во второй по-
ловине XIX — начале XX века основными способами вступления в 
брак были договорные браки по любви («добром») и против воли 
родителей («убегом»). Договорной брак был самым общественно 
одобряемым вариантом, ведь тут присутствовали и любовь между 
молодыми, и благословение родителей, и их согласие разделить 
расходы на свадьбу.

Простины

Так назывался обычай просить прощения у родителей неве-
сты, если девушка вышла замуж «убегом»  — по взаимной любви, 
но без одобрения родителей. После тайного венчания молодые 
приходили к родителям девушки с повинной  — становились на 
колени и просили прощения. С зятя могли потребовать какую-
либо плату за его «проступок». Как правило, родители прощали 
молодожёнов и даже выделяли дочери приданое. Однако были и 
такие редкие случаи, когда дочь и зять прощения не получали, и 
девушка оставалась без благословения и приданого. Если роди-
тели не одобряли выбор дочери, то делали это из прагматических 
соображений. Они либо хотели, чтобы она подольше оставалась 
в родительском доме и приносила пользу в качестве работницы, 
либо желали видеть в роли зятя более состоятельного и обычно 
уже назначенного жениха. Согласие родителей было одним из 
важнейших условий заключения брака.



Свадебные традиции народов Алтайского края16

Возраст молодожёнов

На Алтае считалось, что девушки готовы к браку и рождению 
детей в 15–16 лет, парни — в 17–18. С 1830 года в России закон раз-
решал вступать в брак девушкам с 16, парням с 18 лет. При этом 
гражданское совершеннолетие наступало в 21 год. Алтайские 
крестьяне вступали в брак в основном до 25 лет. При этом поло-
вина девушек выходила замуж до 20 лет, менее половины муж-
чин женились, достигая 21 года.

Время свадеб

Время заключения браков зависело от сельскохозяйствен-
ного календаря и церковных постов. Больше половины всех сва-
деб приходились на январь и февраль, между Рождественским и 
Великим постом. Примерно 16 процентов — на октябрь и ноябрь, 
и столько же  — на май и июль. После установления советской 
власти браки стали заключать в марте (во время Великого поста) 
и в декабре (Рождественский пост), чаще стали жениться осе-
нью.

Брачные правила и запреты

Существовал целый ряд брачных ограничений. Запреща-
лось вступать в брак родственникам до седьмого колена. При-
ветствовались браки, заключённые в пределах одного села, де-
ревни или определённой территории. Например, из соседнего 
села можно было взять невесту, а из отдалённого  — считалось 
предосудительным. Особенно это было распространено в среде 
старообрядцев — «кержаков» Красногорского района, «поморцев» 
Смоленского района, казаков и некоторых переселенцев. Радиус 
брачного выбора составлял всего 10–20 километров, в то время 
как в европейской части России мог быть до 50 километров.

Безбрачие и бездетность в народе осуждались. Одной из глав-
ных целей брака и семьи было рождение здоровых детей и забота 
о них. 



Свадьба русских 17

Весёлую свадьбу с соблюдением всех обычаев и традиций 
можно было играть только при заключении первого брака. Вто-
рой или третий брак допускался в тех случаях, когда люди оста-
вались вдовыми, и заключение такого союза проходило скромно. 
Развестись в венчанном браке было практически невозможно, 
это случалось очень редко. 

Браки между представителями различных сословий, веро-
исповедания и национальностей могли совершаться, но здесь 
были свои условности. Так, казак мог жениться на девушке из 
другого народа или на крестьянке, но казачку отдавали замуж 
только за казака. Если намечался брак между старообрядцем и 
православной «мирской» девушкой, то перед ней ставилось усло-
вие перейти в старообрядческую веру. 

Брачные нормы и правила стали менее строгими в 1920–30-е 
годы, когда на Алтае возросла подвижность населения, стали 
приезжать новые люди, изменились социально-экономические 
условия. 

Как знакомились

Кроме трёх этапов свадьбы был ещё и добрачный период  — 
различные мероприятия, организованные для знакомства мо-
лодёжи. Весной и летом знакомства происходили в основном во 
время работ в поле. Осенью и зимой — на вечёрках (посиделках), 
на которых собирались девушки, а парни навещали их. Поси-
делки не были праздным временем: девушки пряли, шили, вы-
шивали, вязали и при этом пели. Избу для посиделок могли снять 
у кого-то из односельчан, заплатив дровами, мукой, льном или 
шерстью. Молодёжь разных этнографических групп собиралась 
отдельно, нередко на разных концах села. Староверы собирались 
только своим кругом, а казаки не проводили посиделки с кре-
стьянами. Третьим вариантом присмотреть суженого или суже-
ную были большие праздники — Святки с колядками, Масленица 
с играми и хороводами, Пасха и Троица с обязательным посеще-
нием церкви, где молодые люди и могли заметить друг друга. 



Свадебные традиции народов Алтайского края18

Гадания на суженого

Многие девичьи игры и гадания были посвящены тому, чтобы 
узнать имя или облик суженого. Гадания проводились на Святки. 
Для гадания использовались различные предметы обихода: ва-
ленки, дрова, зеркала, свечи, кольца. Валенок кидали за ворота — 
в какую сторону носком ляжет, туда и замуж выходить. Дрова на-
угад вытаскивали из поленницы — если полено ровное, то жених 
будет красавец. Отливали воск, пытались увидеть суженого в зер-
кале в свете свечи. Рассыпали перед участницами гадания зерно 
и выпускали петуха  — возле кого он станет клевать, та и выйдет 
замуж в этом году. 

Одна из свадебных примет была связана с Покровом Пре-
святой Богородицы. Существовало поверье: если раньше всех 
прийти в этот день в церковь и поставить свечу, то получится 
раньше других выйти замуж. Слово «покров» в народе связыва-
лось не только с религиозным праздником и легендой о покры-
вале, которым Богородица накрыла Константинополь и спасла 
его от вражеского войска, но и с обычаем покрывать голову де-
вушке после свадьбы.

Приданое и выкуп

Обязанность родителей заключалась в том, чтобы подготовить 
своего сына или дочь к самостоятельной жизни, а затем организо-
вать брак и сыграть свадьбу. Сама девушка, живя в родительском 
доме, готовила себе приданое. Обычно к этому приступали уже 
лет в шесть. По количеству и качеству приданого складывалось об-
щественное мнение не только о благосостоянии семьи, но и о са-
мой девушке — её трудолюбии, рукодельных навыках, хозяйствен-
ности. После перехода в семью мужа приданое обеспечивало ей 
некоторую имущественную самостоятельность — у девушки была 
своя одежда на все случаи жизни, полотенца, простыни, скатерти 
и т. д. Приданое включало несколько комплектов одежды (зим-
ний и летний, нарядный и повседневный), предметы быта (напри-
мер, постельное бельё и другие составляющие постели — перина,  



Свадьба русских 19

подушка и т. д.), в зависимости от благосостояния семьи — скот и 
птицу. Кроме того, девушка должна была с детства знать все сва-
дебные песни, причитания, обычаи, и в этом тоже заключалась 
подготовка к одному из самых важных событий в её жизни.

Семья жениха накануне свадьбы должна была задуматься о 
калыме  — выкупе за невесту. Обычно калым вносили деньгами, 
это был взнос семьи парня на свадебные расходы и наряды неве-
сты. Размер калыма зависел от благосостояния семьи. Традиция 
платить калым была перенята русскими от инороднического на-
селения (казахов, алтайцев и других).

Сватовство

Это был обряд предложения брака, во время которого жених 
приходил в дом родителей невесты и просил её руки. Если неве-
сту высватывали по всем правилам, то такая свадьба называлась 
законной, согласной. 

Обычно для сватовства приглашали женщину, «известную 
своей опытностью в делах подобного рода». Сваха строго испол-
няла все необходимые для успешного сватовства обычаи. Входя 
на крыльцо дома, она вставала на ступень с правой стороны пра-
вой ногой, говоря: «Как нога моя стоит твёрдо и метко, твёрже 
камня, легче клею и серы сосновой, острее булатного ножа, что 
задумаю, да исполнится». Через порог она тоже шагала непре-
менно правой ногой. Это было связано с древней неприязнью к 
левой стороне, которая будто бы обещала неудачу в задуманном, 
а также с особым представлением о пороге — «под ним мог оби-
тать домовой», хранитель домашнего очага. В сватовстве участво-
вали жених и его родственники (родители, крёстные родители). 

При входе в дом нужно было перекреститься на иконы в крас-
ном углу. Садиться следовало под матицу2 и на ту лавку, которая 
стояла вдоль половиц, а не поперёк — для того, чтобы задуманное 
сватовство не встретило препятствий, а будущая семья получи-
лась крепкой и ладной. Матица связывает стены дома, значит, и 

2  Матица — балка, соединявшая стены и поддерживавшая потолок.



Свадебные традиции народов Алтайского края20

семья будет складная. Гости, в том числе сваты, входя в дом, не 
должны были заходить за матицу без приглашения хозяев. Место 
под матицей является серединой избы, её топографическим цен-
тром. Сваха, усевшись, заводила с хозяевами какой-нибудь незна-
чащий разговор, стараясь издалека намекнуть об истинной цели 
своего посещения. Наконец, улучив удобную минуту, она обра-
щалась к отцу и матери невесты с низкими поклонами и такой 
речью: «Я пришла к вам не пиры пировать, не столы столовать, а 
пришла с добрым делом, со сватаньем: у вас есть дорогой товар, 
а у меня знатный купец». Сваты приходили в заранее назначен-
ный день со своим угощением. Узнав, что приехали сваты, неве-
ста должна была уйти в другую комнату.

У старожилов отправлялись сватать чаще в праздничный либо 
воскресный день. В некоторых сёлах сваты старались идти под 
вечер, незаметно для окружающих, чтобы дело «выгорело» — сва-
товство состоялось. Состав сватов мог быть различным, обычно 
это были сваха, крёстная (крёстный), дядька либо тётка, старший 
брат либо сестра, реже отец жениха. Сваты, перед тем как отпра-
виться в дом невесты, совершали перед иконами несколько зем-
ных поклонов. В доме невесты их встречали, делая вид, что не 
знают, зачем они пришли. Если сватов ожидали, были им рады, то 
родители невесты их угощали. Посидев некоторое время, сваты 
говорили: «Пришли мы не стоять, не сидеть, с добрым словом, со 
сватаньем на законное супружество (такого-то с такой-то)». Роди-
тели невесты отвечали, что им надо подумать, посоветоваться с 
родными и назначить время для ответа. В указанное время сваты 
возвращались в дом невесты за ответом. Если отвечали поло-
жительно, то совершался «выговор»  — сваты вручали родителям 
невесты выговоренные, подъёмные деньги; при этом присут-
ствовали «странные», то есть сторонние люди, не родственники. 
Подъёмные обычно вносили деньгами и крепкими напитками, 
которые потом будут выставлены на свадебный стол. 

Нерешительность родителей невесты или несогласие по-
следней заставляло иногда сваху посетить невесту неоднократно. 
На Алтае, как и в некоторых других районах Сибири, сватать при-
ходили по нескольку раз, чаще всего трижды.



Свадьба русских 21

После того как родители давали своё согласие, выводили не-
весту и спрашивали, согласна ли она выйти за этого парня за-
муж. Девушка обычно следовала воле родителей и говорила:  
«Согласна». Если предлагаемый союз находили выгодным или 
когда жених полюбился дочери, то, перестав противиться и как 
бы предоставляя дочери полную свободу выбора, родители гово-
рили: «Выбрала молодца, так уж после не пеняй на отца». 

Рукобитье (сговор, зарученье)

После сватовства в доме невесты устраивали рукобитье, или 
зарученье, на которое приглашали родственников с обеих сто-
рон и подруг невесты. Начиналась эта церемония с молитв, за-
тем переходили к скреплению брачного договора  — в букваль-
ном смысле ударяли по рукам: сваха брала за руки отцов жениха 
и невесты и соединяла их, а один из почётных гостей «разбивал» 
рукопожатие и желал благополучия затеянному делу. Жених брал 
невесту за руку, целовал её и усаживал возле себя. Рукобитье 
было торжественным обещанием породниться, которое невеста 
и её родные давали родным жениха. В знак будущего родства со-
единяли руки, целовались и зажигали свечи, видя в огне символ 
защиты брачных и родственных связей.

За рукобитьем следовало смотренье (смотрины)  — тради-
ция представлять жениха и невесту будущим родственникам. 
Во  время смотрин «пропивали невесту», то есть угощали всех 
гостей крепкими напитками, причём невеста должна была сама 
поднести их жениху, свёкру, свекрови, деверю, золовке3 и свахе. 
За угощением договаривались, когда будет свадьба, сколько дней 
она продлится, много ли народу будет приглашено. Со временем 
многие свадебные традиции подверглись упрощению, поэтому в 
начале ХХ века сватовство, рукобитье и смотрины могли прохо-
дить в один день в доме невесты. 

3  Отец, мать, брат и сестра молодого мужа. Родственников жены соот-
ветственно называют тесть, тёща, шурин и свояченица.



Свадебные традиции народов Алтайского края22

Девичник

После всех обязательных мероприятий, связанных со зна-
комством и договорённостями, начиналась подготовка к свадьбе. 
Примерно за две недели до свадьбы подруги собирались в доме 
невесты на девичник. У слова «девичник» было два значения  — 
подготовка приданого и девичий вечер (посиделки с подружками 
накануне свадьбы). Могли приходить до десяти девушек, и они 
вместе с невестой шили полотенца и скатерти, стегали одеяла, 
ткали половики. За это время невеста должна была приготовить 
подарки жениху (сшить несколько штанов и рубах, украсив их вы-
шивкой, связать перчатки) и его семье. Каждый день к невесте 
приезжал жених. Он привозил с собой угощение: пряники, кон-
феты, орехи. Вечером приходили друзья жениха и затевали игры 
и пляски. Встречая жениха, невеста должна была подать ему рю-
мку вина и платок, а он клал на тарелку пятак. Взаимные угоще-
ния и обмен подарками  — особенность сибирской свадьбы. Ка-
ждая сторона готовила дары заранее, это были платки, полотенца 
и пояса. Взаимное одаривание означало, что стороны уважают 
друг друга и готовы оказать свою поддержку. 

Баня

Накануне свадьбы невеста шла в баню — символически смыть 
с себя девичью красоту. В баню её сопровождали подруги и род-
ственницы. Топила баню её крёстная, или тётя, или другая род-
ственница. Днём перед баней девушки ездили по деревне в санях 
с украшенным берёзовым веником, посещали жениха. 

Перед баней невесте расплетали косу, и она просила родите-
лей благословить её на то, чтобы совершить это ритуальное омо-
вение. Подруги в своих песнях всегда ставили невесте в упрёк 
то, что она покидает их круг, поэтому и в бане чинили ей препят-
ствия  — не впускали в парную. Мытьё в бане накануне свадьбы 
также означало очищение перед началом новой, замужней 
жизни. Фольклорные источники показывают печальный настрой 
этого действа:





Свадебные традиции народов Алтайского края24

Благословите, родимый батюшко и матушка,
В баню помыться и попариться
Со своими подруженьками, 
Со своими голубушками.
Во первый-то и последний раз
В своей девьей красоте!

Если девушка была сиротой, то утром накануне свадьбы она 
ходила на могилы родителей, там причитала, таким образом ис-
прашивая благословения покойных отца или матери.

Браньё и свадебный поезд

Браньё — так называлась традиция выкупа невесты перед по-
ездкой к венцу. За невестой жених приезжал не один, а с целым 
свадебным поездом — караваном из саней или повозок. Участни-
ков свадебного поезда выбирали заранее, главным был «дружка», 
ему помогали «полудружье» (помощник дружки), «тысяцкий» 
(крёстный отец жениха), «бояре», «сваха», «повозник». Поезжане 
для забавы наряжались в шали и халаты, в более позднее время 
надевали пиджаки. Сбруя лошадей была украшена лентами и ко-
локольчиками (брякунцами, ширкунцами), сани и повозки усти-
лались коврами.

Дружка жениха был важной фигурой свадьбы  — распоряди-
телем торжества, представителем жениха в свадебных обрядах, 
кроме того, после застолья он провожал молодых на брачное 
ложе, а утром приходил за ними. Дружка руководил выкупом не-
весты перед отъездом в церковь: выполнял все задания и выдавал 
плату и угощения, которые родственники невесты требовали пе-
ред тем, как вывести невесту к жениху, откупался от тех, кто пре-
граждал дорогу свадебному поезду. Атрибутами дружки были по-
лотенце, завязанное через плечо, нож и пистолет за поясом. Нож 
был нужен для того, чтобы резать кушанья, пистолет — чтобы вы-
стрелами во время застолья отпугивать нечистую силу. С этими 
атрибутами-оберегами дружка обходил три раза свадебный поезд 
и произносил заговор, чтобы отвести порчу от свадьбы. Дружка 



Свадьба русских 25

держал в руках образ, когда выводил свадебную процессию.  Так 
в действиях дружки соединялись языческие и религиозные веро-
вания. 

Невесту перед поездкой к венцу умывали и одевали под 
песни и причитания, а главное — расплетали косу и затем выво-
дили под шалью. Ленты, которые были заранее вплетены в косу, 
невеста раздавала своим подружкам  — делилась своей красотой. 
В XIX  веке наряд невесты состоял из сарафана, рубахи, нарукав-
ников и фартука. В начале ХХ века девушка могла выходить замуж 
в нарядном платье или парочке  — комплекте из жакета и юбки. 
Свадебный вариант парочки мог быть сшит из ткани светлых то-
нов. Наряд жениха состоял из штанов, вышитой рубахи или косо-
воротки. 

Когда поезжане входили в дом, невеста сидела за столом, а все 
места вокруг неё были заняты её братом, свахой и подругами. По-
езжане старались выкупить места за столом, а также косу невесты. 
Став замужней, молодая женщина уже не могла ходить с деви-
чьей причёской и с непокрытой головой — её волосы были спря-
таны под головным убором, который мог называться и выглядеть 
по-разному (кичка, шамшура, наколка, платок). Перед венчанием 
девушка должна была попрощаться со своей девичьей волей, а 
жених должен был выкупить символическую косу у её брата. В ка-
честве выкупа обычно просили деньги, вино и пиво. Во время 
выкупа брат сидел за столом с плёткой, торговался — разворачи-
валось целое театрализованное действие. После выкупа брат об-
водил невесту вокруг стола и передавал жениху. Подруги невесты 
могли попросить у поезжан плату за своё рукоделие — за помощь 
подруге в подготовке приданого. В ответ девушки одаривали по-
езжан символическими подарками собственного изготовления.

Перед отъездом к венцу родители невесты благословляли 
дочь с иконой и хлебом в руках. Эту икону везли в церковь, а по-
том молодая жена забирала её в дом мужа. Жених, отправляясь за 
невестой, тоже испрашивал благословение своих отца и матери. 
К венцу молодые ехали в разных повозках, а от церкви  — уже 
вместе в одной. Их встречали хлебом-солью и осыпали хмелем, 
чтобы семейная жизнь проходила в достатке.



Свадебные традиции народов Алтайского края26

Пока молодые были в церкви, постельница (помощница 
свахи) перевозила «постель» и приданое невесты в дом жениха. 
В доме происходил символический выкуп приданого, а потом по-
стельница выставляла приданое на всеобщее обозрение: засти-
лала постель, развешивала полотенца, расстилала скатерти. 

Окручивание

После венчания на невесту надевали головной убор замуж-
ней женщины. После свадьбы женщина также носила платок, 
завязав его концы на шее сзади и низко надвинув на лоб. Перед 
тем как надеть головной убор, молодой жене заплетали две косы 
и укладывали их вокруг головы. Новую причёску делали, закрыв 
невесту от взглядов гостей растянутой шалью, чтобы уберечь от 
зависти и сглаза. Во время окручивания молодую посвящали в 
сан женщины, благословляли на материнство. Молодые сидели 
за столом, крёстные заплетали молодой две косы, подружки дер-
жали шаль и пели:

Да повили кукушку, Алёшину дружку,
Да не так повили, как девкой ходили,
А так ей повили, как бабой ходили.

Затем обкруживали три раза шалью, приговаривали: «Хороши 
молоды, да не покажем — надо позолотить ручку», требуя выкупа. 
Покрывание, завешивание молодой платком  — универсальный 
приём защиты от гибельных влияний сглаза и злых духов. По-
сле окручивания вновь испрашивали благословения родителей 
на семейную жизнь, а затем начиналось свадебное застолье, в 
конце которого дружка уводил молодых на «подклет» (на брач-
ное ложе).



Свадьба русских 27

Сорочка невесты

Наутро после свадьбы дружка и сваха выносили гостям со-
рочку молодой жены как подтверждение того, что она «честная», 
то есть до свадьбы не имела связей с мужчинами. Сорочку вы-
носили на блюде, могли носить на шесте по деревне. Если неве-
ста была «честной», то её родителям оказывали знаки уважения 
за воспитание дочери — родители мужа ехали к ним домой с по-
дарками, подносили им вино и другое угощение, ставили на стол 
бутылки, перевязанные красными лентами. Если оказывалась 
«нечестной», то преподносили знаки позора: стаканы без дна, 
дырявый блин, надевали хомут на шею и т. д. Эта традиция у рус-
ских соблюдалась с разной степенью строгости: старообрядцы 
относились к невинности невесты весьма категорично, а у пере-
селенцев к этому подходили иногда формально.

Одаривание молодых

В разных группах русского населения Алтая подарки моло-
дым дарили в разные моменты свадебного обряда. У казаков, к 
примеру, одаривать молодых было принято на следующий день 
после венчания и первого застолья. У староверов-беспоповцев 
села Куяча Алтайского района послесвадебный обряд с дарами 
проводили не сразу после бранья. Невеста должна была пожить у 
мужа два месяца. Лишь потом молодые приглашали гостей в го-
сти к себе в дом на свадьбу. Новобрачным дарили деньги, домаш-
ний скот, птицу, утварь, платки, одежду, отрезы ткани и прочие 
вещи, необходимые в хозяйстве.

Послесвадебные обычаи

К ним относились похмельный стол (второй день застолья) 
и поездка к тестю на блины. Стоит отметить, что традиция пода-
вать блины на второй день свадьбы сильно изменилась. В более 
раннее время молодые приезжали в дом родителей жены, и мо-
лодой муж выкупал стопку блинов, а затем угощал ими всех со-



Свадебные традиции народов Алтайского края28

бравшихся. В более позднее время 
блины подавались уже в доме 

родителей мужа, и это угоще-
ние выкупали гости: в обмен 

на блин они вручали моло-
дожёнам свой подарок. 

В этот же день после 
блинов у тестя молодые 
гуляли у родственни-
ков. Для новобрачных 
также устраивали про-

верку хозяйственных на-
выков. Молодой жене да-

вали веник, а гости бросали 
на пол солому («сор») и мелкие 

деньги. Молодожёны должны были собрать всю мелочь и под-
мести «сор». Затевали игры, связанные с образом тёщи: катание 
тёщи в какой-либо повозке или не приспособленной для этого 
ёмкости, «тушение свадьбы» (поджигание соломы с последую-
щим заливанием водой).

В первый день застолья гостей угощали несколькими видами 
мясных блюд: жареный поросёнок, жареная птица и мясо, холо-
дец. На горячее подавали куриный суп-лапшу и похлёбку на мяс-
ном бульоне. Свинья и курица считались символами плодородия, 
поэтому блюда из них были обязательными на свадебном столе. 
К свадьбе готовили много выпечки — большие пироги и пирожки 
с ягодами, на десерт делали стружни4 и вафли.

На второй день подавали пельмени, окрошку, щи, квас. Участ-
ников свадебного поезда после второго стола было принято ода-
ривать пирогами. Дружка за свои старания получал от жениха в 
подарок пирог  — курник, это служило своеобразным сигналом 
к  тому, что гостям пора перебираться в другое место. Праздну-
ющие перемещались к дружке, затем застолья продолжались в 

4  Стружни  — витые фигурки из пресного теста, жаренные в масле, 
позже стали называться «хворост».



Свадьба русских 29

домах «родни»  — свадьба могла затянуться на одну-две недели. 
Последнее застолье собирали в доме новобрачных, и называлось 
оно «расхожий стол».

Переселенцы, прибывавшие на Алтай в основном с юга Рос-
сии и из Малороссии, первое время различали свадьбу по-си-
бирски и по-российски, вторая отличалась более радостным 
настроением. Поначалу они устраивали свадьбы так, как было 
принято в местах их первоначального жительства. Но уже в пер-
вое десятилетие обоснования новосёлов на Алтае некоторые  
обрядовые действа свадьбы старожилов и переселенцев стали 
переплетаться между собой, особенно в поселениях смешанного 
типа. Обряды переселенцев не заменялись полностью старо-
жильческими, а включались в свадьбу как отдельные элементы. 
В  ХХ  веке практически повсеместно на второй день бракосоче-
тания испытывали молодую: заставляли мести сор с подбрасы-
ваемыми в него деньгами, угощать гостей и родителей, ходить 
по воду и т.  п. Многие рядились и с песнями, плясками ходили 
по селу, катали родителей невесты, вываливая их в сугроб либо 
лужу. Чтобы прекратить подобные шутки, молодые откупались, 
угощая вином или водкой. Все эти шуточные обычаи были пере-
няты от переселенцев и прижились в свадебном ритуале старо-
жилов. На  территории Алтая повсеместно присутствовали, хотя 
им не везде придавалось одинаковое значение, такие элементы 
свадебного обряда, как расплетение косы невесты, «невестина 
баня», прощание с «девьей красой», дары и взаимное одаривание, 
встреча молодых житом или хлебом после венца, увод молодых 
спать, демонстрация «честности» невесты гостям, «разбужение» 
молодых наутро после венца.

В 1920-е годы меняется эмоциональная окраска свадебного 
торжества, носившего у старожилов драматический характер. 
Это особенно ярко выражалось в предсвадебном прощании неве-
сты с «девичьей красой», родными и подругами. Широкое распро-
странение получили игровые моменты, в частности, шутливая 
проверка хозяйственных навыков и ловкости молодой. Игровые 
действия сохранялись очень долго, и многие из них дошли до 
наших дней. В 1930-е свадебная обрядность утеряла многие тра-



Свадебные традиции народов Алтайского края30

диционные черты (магические действия, рукобитье, девичник, 
ритуальная баня). Связь старой свадьбы и новой проявлялась в 
сохранении последовательности свадебной церемонии: сватов-
ство, свадьба у невесты и жениха, хождение в гости к родствен-
никам, преподнесение подарков.

Одна из немаловажных черт свадьбы  — её эмоциональный 
настрой, который создавался в результате исполнения всех пере-
численных обрядовых действ в их своеобразных сочетаниях. Всё 
это позволяет рассматривать свадебную обрядность как важней-
ший источник изучения этнической истории русских старожилов 
и переселенцев Алтая.5

5  Глава о русских свадьбах подготовлена по источникам:
1) Явнова Л. А. Система брачных норм старожилов и переселен-

цев Алтая второй половины ХIХ — начала ХХ вв. https://web.archive.
org/web/20051029110700/http://www.sati.archaeology.nsc.ru/Home/pub/
Data/?html=O12.htm&id=659

2) Явнова Л. А. Символика элементов свадебного обряда русского на-
селения Алтая второй половины ХIХ века — начала ХХ века https://web.
archive.org/web/20040817192846/http://www.sati.archaeology.nsc.ru/Home/pub/
Data/?html=sv16.htm&id=513 

3) Явнова Л. А. Семейно-бытовые традиции русских старожилов и пе-
реселенцев Алтая второй половины XIX — начала XX вв. Автореферат дис-
сертации канд. ист. наук. — Новосибирск, 2002. — 31 с.

4) Явнова Л. А. Символика свадебной обрядности русских старожилов 
и переселенцев Алтая второй половины XIX — начала XX вв. // Гуманитар-
ные науки в Сибири, 2000. — № 3. — С. 56–59.

5) Липинская В. А. Старожилы и переселенцы: Русские на Алтае. XVIII — 
начало XX века. — М.: Наука, 1996. — 269 с.



Свадьба русских 31

Формирование русского населения на территории 
Алтайского края проходило на протяжении длительного 
времени. Верхнее Приобье вошло в состав Российского 
государства в первой четверти XVIII в. Основу первых 
поселенцев составляло преимущественно великоросское 
население. Этническая принадлежность вплоть до начала 
XX в. не имела значения, поэтому при заселении Алтая в 
XVIII–XIX веках в источниках фиксировались не этнические, 
а этнотерриториальные группы населения, называвшие 
себя по местам выхода или происхождения (тоболяки, 
пермяки, смоляки, рязаны и др). К середине XIX в. эти 
названия сольются в группу «старожилы», с преобладанием 
представителей великорусского происхождения. 

В период с 1865 по 1905 г. начинается следующий этап 
формирования русского населения — переселение  
с территории европейской части России.  
По данным 1897 г., в Алтайском округе преобладали русские  
(1 млн 444 тыс. человек). Разные переселенческие волны 
привели к формированию локальных вариантов этнических 
культур в регионе, в том числе русской культуры. Следует 
отметить, что существовала разница в культуре среди 
великорусских крестьян-переселенцев, которая была 
выражена в разных вариантах культуры русских.  
На Алтае эта разница способствовала разделению 
сельского населения на две группы — «старожилов» 
(сибиряков) и переселенцев («россейских»). На протяжении 
XX в. переселения русских в регион продолжались. 
В настоящее время численность русского населения 
составляет 1 863 686 чел.



Свадебные традиции народов Алтайского края32

Вероника Бодрова,  
старший научный сотрудник сектора «Традиционная  
русская культура» научно-исследовательского отдела  

Государственного художественного музея Алтайского края

Традиционная свадьба старообрядцев  
Красногорского района

На Алтае староверы появились не ранее XVIII в. Считается, 
что старообрядцы пришли на Алтай с ранее освоенных север-
ных сибирских территорий, были переселены в числе русских 
при основании крепостей и заводов, также представлены бе-
глецами, скрывавшимися в труднодоступных ущельях Алтай-
ских гор от правительственных повинностей, религиозных го-
нений.

Старообрядчество — это общее название русского 
православного духовенства и мирян, стремящихся 
сохранить церковные установления и традиции древней 
Русской Православной Церкви и отказавшихся принять 
реформу, предпринятую в XVII в. патриархом Никоном 
и продолженную его последователями. Старообрядцы 
разделились на беспоповцев, которые отрицают 
священство после раскола Церкви или даже священство 
вообще, и поповцев, которые признают священников при 
совершении богослужения и обрядах.

Формирование старообрядчества на Алтае проходило в не-
сколько этапов: первая половина XVIII в., когда в край попа-
дают лишь отдельные староверы-беглецы, и вторую половину 
XVIII в. — образование оседлых поселений (в 1750–1790-е годы — 
«каменщиков», в 1760–1800-е годы — поляков). 

В алтайских сёлах в XIX в. жили представители как поповских 
(белокриницкое), так и беспоповских (поморское и часовенное) 
согласий. Староверы-поповцы попали в Алейскую, Александров-



Свадьба русских 33

скую, Бобровскую, Владимирскую, Риддерскую волости. В Бы-
струхе, Малой Убинке, Черемшанке были сосредоточены бегло-
поповские общины. 

При заключении брака старообрядцы соблюдали старую пра-
вославную традицию и устоявшиеся правила, которые долгое 
время сохранялись неизменными. 

Досвадебные этапы

Сватовство, как и состав сватов, было различным в разных 
старообрядческих поселениях. У старообрядцев Красногорского 
района сватовству предшествовали смотрины, во время которых 
невеста ставила самовар и угощала сватов чаем, а жених присма-
тривался к ней. Затем он выходил со «свашкой» (так было при-
нято называть сваху в народе). Она спрашивала его, понравилась 
ли невеста. Если невеста нравилась, начинали разговор о сватов-
стве. 

Обязательным этапом для свадьбы старожилов Алтая было 
рукобитьё. Сначала родители жениха, затем родители невесты, 
жених с невестой клали руку на руку, обёртывая их полотенцем. 
Последним прикрывал руки дружка, который спрашивал: «Ка-
кой запрос на невесту?» Отец невесты оговаривал определённую 
сумму денег и подарки невесте: платье шёлковое, шаль кашеми-
ровая, полушалок, ботинки или сапоги, ткани на парочку6, «зана-
вецу», постельные принадлежности.

После сватовства начинались приготовления к свадьбе: за-
пасали продукты, варили пиво. В доме жениха готовились к сна-
ряжению свадебного поезда, намечали поезжан  — дружку, полу-
дружье и т. д. В доме невесты в течение одной–двух недель после 
просватанья собирались на девичник подруги и молодые жен-
щины из родни, помогавшие ей готовить приданое: холщовые ру-
башки молодым, свёкру, свекрови; сарафаны, постельные принад-
лежности; ткали половики, вышивали полотенца. 

6  Парочка — женский костюм, состоявший из двух предметов одежды — 
кофты и юбки, сшитых из одной ткани.



Свадебные традиции народов Алтайского края34

Посреди недели, а бывало, и каждый день, приезжал жених с 
гостинцами: вином, пряниками, конфетами, орехами, стряпней в 
корзинах. Он угощал всех девушек, а те припевали его: «Уж ты где, 
гуля, был, спобывал?» и «Заезжий гостенечек, к нам пожалуй». 
Типичным для Красногорского района являлся обычай «припе-
вания зореньки», когда невеста с подругами ходили по домам с 
песней «Ты, заря», собирая угощение.  Для этого подруга рядилась 
цыганкой. Невеста причитала, а «цыганка» просила угощение.

Баня

День накануне свадьбы был важнейшим и выделялся во всём 
свадебном обряде. Как правило, в этот день делали баню. Перед 
баней вечером  мать причитала о невесте. Невеста прощалась с 
девичьей волей, которую символизировал обычно украшенный 
веник. Все действия во время проводов в баню и встречи после 
неё сопровождались причетами7. В этот день жених приезжал 
снова, в его честь девушки пели величальную песню, а он отку-
пался, угощая их сладостями и орехами.

После этого все, кроме невесты, катались по деревне с пес-
нями на наряженных выездных конях, возили с собой украшен-
ный веник. Обычно заезжали к жениху, а там их угощали ужином. 
По рассказам Прасковьи Логиновны Русаковой, жившей в селе 
Карагайка в начале ХХ века, бывало, катались перед баней с вени-
ком, украшенным разноцветными бумажками, цветами, лентами. 
Этим  веником потом и парили невесту. Катаясь, пели частушки, 
протяжные песни. Заезжали к родственникам, и те давали им для 
бани мыло, полотенце, репейное масло, духи, помаду и т. п.

7  Причет  — плач невесты, наполненный тяжёлыми переживаниями в 
связи с предстоящим выходом замуж, прощанием с родной семьёй, подру-
гами, со своим девичеством, молодостью. В основе причитаний лежит про-
тивопоставление жизни девушки в девичестве и замужем. 



Свадьба русских 35

Браньё

Браньё — центральный этап свадьбы. Жениха в его доме сна-
ряжали к венцу, собирали свадебный поезд. Когда жених отправ-
лялся за невестой, пели песню «Кто у нас был хорошай». Когда 
свадебный поезд ехал за невестой, на его пути чинились всяче-
ские препятствия. Дорогу перегораживали жердью, и поезжане 
откупались, чтобы их пропустили. Ворота у дома невесты, бывало, 
заваливали санями, тоже требуя выкупа, и тут приходилось отку-
паться. Свадебный поезд встречали песнями «Хмель во саду уви-
вается» и «Не было ветров». Дружка чаще всего первым заходил 
в избу, а жених — последним. Ему пели «Заезжий гостенек, к нам 
пожалуй». Невесту усаживали за стол с песней «Из поля чистого», 
по обе стороны от неё сидели подруги, а также её брат.

Особое действо на браньё — выкуп косы. Символическую косу 
делали из льна, украшали её лентами и бисером, клали её на та-
релочку или на поднос.  Брат или другой младший родственник 
невесты обычно сидел с плёткой, украшенной лентами, стучал 
черенком её по столу, требуя выкупа. Дружка подносил брату ста-
кан с напитком, а тот не брал его:

У нас дом-то крытай
Да гвоздями прибитай,
Нужно покрыть.

Дружка покрывал стакан какой-то денежной купюрой, а 
брат не брал, снова стучал черенком плётки, что означало мало, 
тот добавлял. Так продолжалось до тех пор, пока брату не по-
кажется достаточно выкупа. Подруги невесты пели припевки 
дружке:  

У нас друженька был богатый,
Ни рублём он ворота отворяет,
Ни полуторовым ворота закрывает.
Мы посадим-ка друженьку повыше,
Ишо на три кровати тесовые,
На четыре перины перовые,



Свадебные традиции народов Алтайского края36

На четыре перины пуховые,
Чтобы видел-то друженька пода́ле,
Чтобы слышал-то друженька побо́ле.

В с. Карагайка существовал очень интересный обычай, кото-
рый больше не встречался на Алтае: «После девка (подруга неве-
сты) плеть берёт, выряжает (требует выкупа) за шитьё». Она так 
же стучит черенком плети по столу, требуя выкупа за рукоделия 
подруг (как на выкупе косы). Дружка давал ей выкуп.

В Красногорском районе было принято, чтобы после выкупа 
косы девушки одаривали поезжан, начиная с дружки (за исклю-
чением жениха). Подавали каждому стакан с напитком, накрытый 
специально сшитыми для этого миниатюрными штанишками, ру-
башкой, кисетом, полотенчиком или платочком. Выпив напиток, 
поезжане клали в стакан деньги мелочью и возвращали его. Пода-
ренные маленькие вещички прикреплялись на груди у поезжан, а 
на груди у жениха  — выкупленная коса. В с. Карагайка подавали 
стакан, накрытый маленькими  полотенчиками. Когда деньгами 
стакан закрывали, тогда  полотенце за пуговку прицепляли тому, 
кто вложил выкуп. 

После этого девушки начинали выходить из-за стола и ста-
рались увести за собой невесту, чтобы жениху пришлось её вы-
купать. Жених должен был успеть накрыть её платком раньше 
мальчишек, старавшихся сделать то же самое. Когда жених на-
крывал её платком, девушки запевали «Отставала лебедь белая». 
Тогда поезжане заходили за столы, их угощали, после чего дружка 
говорил: «Батюшка, родима матушка, просит вас наш новображ-
ный князь зайти за столы дубовые, за скатерти браны, за вещи са-
харны, благословить свою милую чаду во путь-дорогу, во чистое 
поле. Во чистым поле стоит Божий храм. Зайти в этот храм по-
венчаться, с добрым молодцем обручаться».

Родители благословляли жениха с невестой иконой, моли-
лись и прощались. Мать начинала одевать невесту, а девушки при 
этом пели «Снаряжала Фросю мамонька». По воспоминаниям од-
ной из жительниц села Карагайка, к венцу невесте надевали ве-
нок из цветов с бисером и длинными лентами.



Свадьба русских 37

Когда вели жениха с невестой к венцу, пели  «Отставала ле-
бедь белая». А после венца на встречу молодых в доме жениха 
пели хозяину «Выходи-ка, Иван, на крылечко». 

Все выходили и садились в кошевки8. Кони были наряжен-
ные, с колокольцами. Дружка обходил свадебный поезд с молит-
вой, всё перетрясал, чтобы убедиться, что ничего не подложили 
на порчу свадебного поезда. Бывало, что колдуны подкладывали 
девять горошин с наговором: «Девять горошин, десятая невеста — 
конь ни с места». Дружка обходил и огораживал поезд, чтобы ни-
кто его не коснулся.

К венцу отъезжали в таком порядке: дружка, полудружье (по-
мощник дружки), жених со своей свахой и невеста со своей в 
разных повозках, «воевода», «бояре» и все прочие. После венца 
к жениху молодые ехали уже вместе. Когда молодые отъезжали 
к венцу от дома невесты, брат её («повозник») или «постельная 
сваха» везли в дом жениха «глухой воз» — приданое невесты, где 
его выкупали родственники жениха. Перед каждой дверью при-
ходилось откупаться, чтобы занести «невестин кузов». Свахи и 
дружка «наряжали горницу»: развешивали настенные полотенца, 
расстилали скатерти — по несколько на один стол, но так, чтобы 
их все было видно. Раскладывали перину с потником9, одеяла, 
подушки, околотки, прошвы10, простыни вышитые. Иногда ме-
сто для размещения постельных принадлежностей из приданого 
невесты приходилось выкупать у ряженой «родихи» — женщины, 
изображавшей беременную. Зеркала украшали полотенцами: 
одно — повыше, другое — пониже. На зеркало клали и самодель-
ные бумажные цветы из венка невесты.

8  Кошева  — широкие и глубокие сани с высоким задком, обитые тка-
нью или ковром. 

9  Деталь упряжи из войлока, выкроенная в форме седла.
10  Околоток — кружевной подзор (элемент декора) кровати. Прошва — 

кружевная деталь, вшитая в середину наволочки или пришитая к краю про-
стыни.



Свадебные традиции народов Алтайского края38

Окручивание и подклеть

«Окручали» невесту после совершения брака в церкви или 
моленном доме. Свахи заплетали две косы, укладывали их вокруг 
головы и надевали женский головной убор  — шашмуру11. После 
того как молодых «брачут», в доме жениха начинали «отводить 
столы». Сначала столовались свахи и дружка, затем гости с жени-
ховой стороны, после них  — со стороны невесты. Жениха вели-
чали песней «Ещё кто у нас во пиру сидит», «Кто у нас был хоро-
шай».

Затем свахи и дружка провожали молодых на покой. Они же 
и поднимали их через несколько часов или утром на следую-
щий день. Этот этап свадьбы назывался «подклеть».  В знак того, 
что невеста выходила замуж невинной, били посуду, и родителей 
невесты благодарил жених. Им подавали стаканы, украшенные 
красными лентами. 

На второй день родные молодой дарили родственникам мо-
лодого приготовленные на девичниках подарки в виде традици-
онной одежды. В дом молодой ездили «отводить блины». Гостям 
подносили стопки с особым приговором: «У Господа Бога, у хозя-
юшки в доме, во светлой горнице, в благословенном месте где-то 
есть у нас дорогие гостеньки, званы из Питеру-майдану, не стары 
старички, пожилые мужички, гладеньки головки, бритеньки бо-
родки, где-то есть у нас родной папашенька Гаврила Анисимович, 
родная мамашенька Екатерина Ивановна. Разрешите нам подойти 
поближе, мы поклонимся пониже. У нас ножки с подходом, ручки 

11  Шашмура — женский головной убор, который представляет собой че-
пец, сшитый из ткани (ситец, сатин) и состоящий из трёх частей: налобника, 
кишки и макушки. Налобник  — полоса ткани шириной до 10 см, которая 
располагается по лбу. Кишка представляет собой круглый жгут толщиной 
в диаметре от 3 до 0,5 см; кишку шьют из ткани, закатывая туда шерсть, или 
же простёгивают в несколько слоёв холст. Макушка — кусок ткани овальной 
формы, который покрывает верх головы. Налобник и макушка сшиваются 
вместе, и в шов вшивается кишка. Сзади макушка вздёргивается тесьмой, 
при помощи которой весь головной убор укрепляется на голове. Шашмура 
надевается непосредственно на волосы и является для замужней женщины 
обязательным убором.



Свадьба русских 39

с подносом, головушка с поклоном, стопочки с винцом, и мы с че-
лобитьицем. Просят вас князь молодой с княгиней со своей вы-
пить, закусить и нам на блинцы положить. Пожалуйста, дорогие 
родители»12.

После этого бросали деньги «на сор», а невеста подметала и 
собирала их. Бывало, что, когда дометёт уже до порога, кто-нибудь 
набирал в передник соломы и в передний угол вытряхивал. Снова 
начинали бросать мелочь. Затем дружка приглашал к себе в гости, 
за ним приглашал в гости полудружье, потом уже другие поез-
жане. Гуляли сначала по родственникам жениха, а затем — по род-
ственникам невесты, гулянья продолжались не меньше недели.

Традиционная свадьба старообрядцев Красногорского рай-
она представляет целостный цикл свадебных песен со своеобраз-
ной драматургией их взаимодействия с ходом свадебной игры. 
В основных моментах она совпадает со свадебной обрядностью 
старожилов Алтая, а также с традиционным свадебным обрядом 
старообрядцев-«поляков»13 Солонешенского и Третьяковского 
районов.

«Завилися кудри, повилися» — величальная 
песня, исполнялась на приезд жениха 
на девичник. Записана от старообрядцев- 
«поляков» села Екатерининского 
Третьяковского района Алтайского края. 
Исполняет фольклорно-этнографический 
ансамбль «Отрада» (рук. Вероника Бодрова).

12  Со слов Евдокии Анисимовны Волосниковой.
13  Старообрядцы-«поляки» — этнографическая группа русских, пересе-

лённых после 1763 года из Речи Посполитой в Сибирь (по реке Уба в Алтае, 
частично в Забайкалье). «Поляки» были потомками русских старообрядцев 
из Калужской, Тульской, Рязанской, Орловской губерний, обосновавшихся 
сначала в Речи Посполитой (в Белоруссии  — в районах Стародубья, Ветки, 
Добрянки, Гомеля, Дорогобужа), а оттуда во второй половине XVIII века пе-
реселённых в административном порядке в Сибирь. 



Свадебные традиции народов Алтайского края40

«У кармашке деньги шавелятся» — 
песня на собирание выкупа подругами 
невесты после её окручивания. Записана 
от старообрядцев-«поляков» села 
Екатерининского Третьяковского района 
Алтайского края. Исполняет фольклорно-
этнографический ансамбль «Отрада» 
(рук. Вероника Бодрова).

«Кто у нас был хорошай» — величальная 
песня жениху, которую пели, когда он 
отправлялся за невестой на браньё. 
Исполнила Евдокия Онисимовна 
Волосникова, 1917 г. р., старообрядческой 
веры, с. Красногорское Красногорского 
района Алтайского края.



Свадьба русских 41

Вероника Бодрова,  
старший научный сотрудник сектора «Традиционная  
русская культура» научно-исследовательского отдела  

Государственного художественного музея Алтайского края

Традиционная свадьба казаков  
села Плоского Третьяковского района

В русской традиционной культуре свадьба  — это сложный 
комплекс, объединяющий многие виды и жанры фольклора, а 
также декоративно-прикладного искусства. Народная культура 
примечательна тем, что в каждом селе она имеет свои особенно-
сти, проявляется это и в свадебной обрядности. Рассмотрим сва-
дебные традиции села Плоского Третьяковского района, которое 
было раньше пунктом казачьей линии на Алтае.

Казаки — этносословная группа, включающая в себя 
выходцев из различных этнических групп (русские, украинцы, 
татары, алтайцы), первоначально придерживавшихся 
разного вероисповедания. Казаки имели имущественные 
права и привилегии, прежде всего в пользовании землёй. 
На Алтае они имели крепкую станичную власть, 
прочные семейные устои и традиции. В настоящее время 
численность казаков в Алтайском крае составляет, по 
данным Всероссийской переписи населения 2020 года, 
70 человек. 

Казаки представляют значительную часть старожилов Алтая, 
они были первыми поселенцами и земледельцами на Сибирской 
военной линии. Первые крепости здесь  — Бикатунская (вскоре 
разрушенная кочевниками), Белоярская, Бийская  — появились в 
начале XVIII века. В середине XVIII века в обновлённую Колывано-
Кузнецкую военную линию, защищавшую Алтайский горный округ 
от набегов кочевых племён с юга, входил посёлок Плоский.



Свадебные традиции народов Алтайского края42

Изучение фольклора на Алтае началось с 30–40-х годов 
XIX века. Фольклор алтайских казаков получил освещение в ра-
ботах исследователей начала XX века Ф. Зобнина и В. Плотни-
кова. В 1897 году Филипп Зобнин, совершая поездку по Бийской 
казачьей линии, посетил некоторые её пункты вплоть до станицы 
Чарышской. В посёлке Плоском под Змеиногорском он записал 
очень интересный и развитый свадебный обряд.  	  

Познакомимся с описанием свадебной обрядности села Пло-
ского, записанным автором этой статьи от Уфимьи Прокопьевны 
Григорьевой (1911 г. р., родом из Калуги, проживала в селе Пло-
ском с 30-х годов XX века). 

Сватовство происходило при согласии родителей и неве-
сты (на замужество её с этим женихом)14. Бывало, что невеста не 
знала жениха до сватовства, жених заезжал за ней на вечёрку, где 
собиралась и веселилась молодёжь. Парни начинали пляску  — 
вызывали (невесту), жених договаривался с ней о сватовстве. 
Тогда в дом невесты приезжали родители с ближайшей роднёй. 
Мать плакала: не ходи, молодая ещё. Если невеста соглашалась, 
то после этого следовал «запой», когда договаривались родители 
и родня о подготовке к свадьбе. Жених с невестой в это время си-
дели в куте — углу у печки. Родные договорились о бранье — вы-
купе невесты перед венчанием. 

Неделю до бранья проходили девичники  — вечера, которые 
невеста проводила с дружками (подругами). Они помогали ей 
подготовить приданое к свадьбе  — вещи невесты, которые она 
готовила заранее для семейной жизни: вышитые полотенца, тра-
диционную одежду, постельные принадлежности и т.  п. Когда 
во время девичников невесту везли к жениху (в гости), подру-
жек её в это время катали на конях. Подруги наряжались цыган-
ками — надевали шали, юбки с оборками. Последний вечер перед 
браньём был банный, когда подруги расплетали невесте косу  — 
символ «девьей красоты» (девичьей красоты и вольной жизни), и 
сопровождали её в баню, где она как бы смывала «девью красоту», 
готовясь к переходу в замужество. 

14  В скобках даётся авторский комментарий.



Свадьба русских 43

Браньё — центральный этап традиционной свадьбы, когда же-
них выкупал невесту у родных и подруг, чтобы везти её к венцу 
(на венчание в церкви, которое скрепляло их брак на всю жизнь). 
Чтобы ехать за невестой, жених собирал из своих друзей и родных 
«свадебный поезд» — из главного распорядителя свадьбы дружки, 
«полудружья», «тысяцкого», «воеводы», «бояр» и т. д. На бранье не-
веста сидела в куте у печки. «Поезд» выкликал к жениху невесту 
(по фамилии, имени, отчеству): «Будьте добры, пожалуйте к сво-
ёму другу (по имени отчеству), примите уважение». Невеста в 
ноги кланялась, целовала жениха. Потом ставили рядом 
невесту с женихом и заводили за стол продавать косу. 
Когда заводили за стол — пели на косу: 

На дворе, дворе вечеряется,
Красно солнышко закатается,
Что за те горы — за высокие,
За те леса — за гремучие,
За реки — за текучие.
Раструбила трубоньку золотую,
Расплакалась наша Катенька по русой косе…

Брат невесты продавал: 8 рублей за косу, друж-
кам по 1 рублю. Как только жених выкупал невесту, 
он выводил её из-за стола. Волосы невесты были пе-
ревязаны лентой. Родители невесты благословляли мо-
лодых иконой на предстоящий брак. Затем жених с невестой 
выходили из дома и усаживались в повозки с конями в празднич-
ной упряжи, чтобы ехать к венцу. По пути они нарочно виляли 
(повозками), чтобы им дали выкуп, поезжан подавал его.

В то время когда свадебный поезд ехал к венцу, родные не-
весты везли в дом жениха её приданое, это называлось «постель 
везут». Там до приезда молодых раскладывали приданое, разве-
шивали полотенца, расстилали скатерти, постельные принад-
лежности, демонстрируя рукоделия невесты. 

Родители жениха встречали молодых после венчания с ико-
ной, благословляя их. Затем молодую жену усаживали в красный 



Свадебные традиции народов Алтайского края44

угол, занавешивали шалью, расплетали одну косу и делили во-
лосы пополам, чтобы заплести ей две косы. Свашки (так называли 
свах) жениха и невесты плели наперегонки: «кто вперёд заплетёт, 
тот верх возьмёт». После чего косы укладывали вокруг головы и 
надевали женский головной убор. 

Затем все садились за накрытые столы с традиционными 
блюдами, и начиналось угощение — столованье и дары (вручение 
подарков). Молодые стояли за столом. Поочерёдно выкликали го-
стей, сначала родню жениха спрашивали, потом — невесты: «Что 
нашим молодым пожертвуете? Скота, живота…» Подарки соби-
рали дружка со свашками. Также молодые одаривали подарками 
родителей, деверей (братья мужа). В конце первого дня дружка и 
свашки провожали молодых спать. 

На второй день были блины. Их подавали гостям вилкой  — 
«продавали» за подарки. На вилку подарки «накалывали» или 
«сказывали» (гости говорили, что дарят молодым) о них. «Чаплей» 
(чапельником — съёмной ручкой для сковороды с металлическим 
крюком на деревянном черенке) на потолке записывали, кто что 
подарил. После этого веселились, тёщу шуточно в корыте катали, 
солому во дворе жгли после блинов. 

А вот что рассказала о свадебных обычаях села Плоского Ли-
дия Филипповна Моисеева (1913 г. р.). Бывало, что выдавали си-
лой замуж, без согласия невесты. Решали это на семейном совете, 
рассматривая родословную жениха до седьмого колена (поколе-
ния). Если лентяи и просмешники в роду были — не выдавали за 
такого. Бывало, что родители сватали без предупреждения, когда 
жених и невеста были незнакомы. Чтобы на сватовстве невеста 
не отказалась, она давала жениху задаток (какой-то подарок), так 
как бывало, что отказывались потом. 

Так, в селе был случай. Жених не сказал, когда приезжал на 
«вещёрки»15 (вечёрка), что свататься приедет. Когда невеста вер-
нулась домой, оказалось, что дома сваты — дружка, свашка, отец 
жениха. Сваты: «С добрым словом пришли к вам, со сватаньем, 

15  Некоторые слова и выражения приведены с сохранением диалект-
ных особенностей.



Свадьба русских 45

соединить хотим, свести». Отец спрашивает невесту: «Ты что 
не сказала?» Девушка отвечала: «Я не посылала (сватов)». Отец 
спрашивал: «Ты идёшь (замуж)?» Если девушка и родители были 
согласны, как только запросватали  — сразу проходило «заруще-
нье» (когда ударяли по рукам, скрепляя этим все договорённо-
сти). Выговаривали запрос за невесту  — что родители невесты 
хотят получить от родителей жениха за согласие отдать её за-
муж. «Пуд муки выговорили». Тогда родители жениха, невесты, 
жених и невеста (поочередно, крестообразно) складывали руки, 
ударяли по рукам  — женихов дружка разнимал руки. Затем сле-
довал «запой», когда все садились за стол, на который подавали 
блины, пирожки. После чего родители невесты шли к жениху в 
гости смотреть «домашность» (хозяйство) жениха. Невеста с же-
нихом и подругами оставались в своём доме. Бывало, что и не-
веста ездила с родными смотреть хозяйство жениха. Утром на 
следующий день к жениху к столу собирались сваты: родители, 
братья, сёстры, крёстные. 

К невесте приезжали поезжане (участники свадебного по-
езда) с гостинцем, это могли быть брат или сестра, а также тётка с 
дядькой. Они заходили в избу и вставали в ряд. Невеста выходила 
к ним и должна была поклониться и поцеловать каждого поезжа-
нина, за что получала гостинец. После чего все садились за стол, 
пили чай, пели песни.

Всю неделю (с просватанья) в дом невесты в обед с гостинцами 
приезжали разные гости. До гостинцев подруги невесты, дружки, 
днём шили, а после был «вещер», когда приходил жених и сидел у 
невесты. Все дни до свадьбы подруги ночевали у невесты, а в по-
следнюю ночь невеста оставалась одна. В последний день перед 
свадьбой с гостинцем не приезжали. В этот день к «вещеру» под-
руги невесты топили баню, расплетали ей косу. Сестра невесты 
не сразу пускала их в баню. Дружки должны были спеть песню — 
тогда сестра их запускала. Невесту мыли две-три дружки, веник 
и невесту «приголашивали» (причитали, приговаривали нараспев 
слова, обращённые к невесте), после чего заплетали ей косу. 

Утро следующего дня начиналось с бранья, когда было ещё 
«темненько», чтоб в избу сразу попасть, без выкупа. Родня же-



Свадебные традиции народов Алтайского края46

ниха пела песню «Хмель во саду», тогда её запускали в дом. Не-
веста выходила встречать гостей и целовала жениха. На женихе 
были надеты две шали кашемировые крест-накрест  — «жаркая» 
(оранжевая) и бордовая. На поезжане — пояс-именник с именами 
вытканными, тоньше пальца покромка (опоясок) с узорами. Когда 
они заходили в избу, то становились в ряд. За пустым столом си-
дела невеста. Дружки невесты пели дружке жениха, свашке: 

Как приезжая свашенька богата,
Она с гривны на гривну наступает,
Она гривну в платок завязала,
Она к Ванюшке на свадьбу собиралась…
— Уж я буду девисам песни пети.

Жених откупал за столом место рядом с невестой, после чего 
она вела его туда, и они вдвоём садились за стол. Дружки пели 
песни «Ты, Иван-сударь, не скупися», «У жениха деньги шеве-
лятся», «У нас друженька был богатый». После чего следовал 
выкуп женихом невестиной косы. Брат (или племянник, сестра) 
плёткой помахивал, грозил отрезать: «Без монеты косы нету». 
Когда жених выкупал косу, молодых провожали к венцу — на кры-
лечке пели песню «Отставала лебедь белая». 

По воспоминаниям Екатерины Яковлевны Васильевой 
(1919 г. р.), сначала вперёд шёл дружка, за дружкой — жених, за же-
нихом уже шла невеста, сзади уже невесты сваха пошла. Только 
из-за стола вывели, в дверь её повели  — мать тут заплакала, за-
пели эту песню. Кто тут стоял  — провожали, подружки и свои 
(родные). Когда выводили невесту, пели:

Выходила Катенькина маманька
На красно крыльцо.
Закричала громким голосом:
— Воротись, мое дитятко,
Потеряла трое золотых ключей.



Свадьба русских 47

К венцу жених и невеста ехали поврозь (в разных повозках). 
После венца невесту, как привезут, «окручали» (укладывали две 
косы вокруг головы) под шалью (чтобы никто не видел), без же-
ниха. Свашка и дружки две косы на затылке завязывали, обру-
чок надевали и платок концами назад завязывали. При этом пели 
песню «Не трубонька трубила». 

После окручивания молодые с дружкой ехали родню соби-
рать. За стол садили сначала невестину родню, женихову — «куда 
пригодится» (где место останется). Дружка открывал стол: «Сей-
час будет стол, пожалуйте к нашему столу». Молодые вставали, 
когда начинались дары. Вызывали всех, начиная с родителей, по-
парно: «Вольгинья Ивановна, Дементий Осипович, подойдите-ка 
тихохонько, возьмите рюмощку умнёхонько, выпейте, ретиво 
сердце окатите, наших молодых поздравьте, нашим молодым по-
дарите скота ли, живота или светло платье, золотой казны». Кто 
куклу (моток) льну, кто «нитощек мотощек», полотенце, скот да-
рил. Отдарили, отстоловали  — дружка объявлял: «Пожалуйте на 
блины к тёще». Мама невесты пекла блины, закрывала их плат-
ком или полушалком. Жених выкупал блины, после чего моло-
дые начинали их продавать гостям. Бывали блины и на второй 
день. 

Вечером первого дня свадьбы дружка и сваха клали молодых 
на покой, а утром их поднимал дружка. Показывали рубаху неве-
сты гостям — честная или нет. 

Бывало, что на свадьбе над родителями молодого проказни-
чали. Свёкра привязали к столбу, «накладывали» солому и «подо-
жигали» (шуточно). Потом отвязали, свекровку на телеге катали и 
могли в реку сбросить. После столов у жениха и блинов у невесты 
ехали сначала к дружке, затем — к свашке и по родне (угощаться). 
«Конец гулянья» наступал, когда свадьба завершалась в доме же-
ниха, где накрывали столы в последний день. В этот день было 
принято также бросать деньги «на сор» под самый конец.

Свадебные песни и обряд села Плоского имеют прямое сход-
ство с традиционной свадьбой старообрядцев-«поляков» села 
Екатерининского Третьяковского района. Учитывая непосред-
ственное соседство их поселений (посёлок Плоский находился 



Свадебные традиции народов Алтайского края48

в 12 км от «поляцкого» селения Екатерининского) и тесное взаи-
мовлияние (в песенном репертуаре «поляков» много казачьей ли-
рики, немало песен являются общими), это является закономер-
ным, что отмечалось и исследователями рубежа XIX–XX веков. 
Собиратель фольклора Ф. Зобнин в конце XIX века отмечал бли-
зость фольклора казаков и раскольников, в частности переклички 
в свадебном репертуаре. Эти его выводы подтверждаются и со-
бранными через столетие в селе Плоском материалами по тради-
ционной свадьбе. 

Старообрядцы-«поляки» не случайно поселялись на терри-
тории Третьяковского района рядом с казаками — например, «по-
ляцкое» поселение Ново-Алейское располагалось в трёх кило-
метрах от казачьего Верх-Алейского. Казачество обеспечивало 
защиту старообрядцев, а они снабжали казаков провиантом, со-
действуя осваиванию новых земель. При таком тесном контакте 
взаимосвязь фольклорных традиций казаков и старообрядцев-
«поляков» является очевидной, что и подтверждается сходством 
их свадебных традиций. Таким образом, традиционная свадьба 
алтайских казаков, вобрав в себя влияние старообрядцев-«поля-
ков», находится в общем русле традиционной культуры старожи-
лов Алтая16.

16  Библиография:
1) Бодрова В.И. Свадебный обряд казаков с. Плоское Третьяковского 

района // Этнография Алтая и сопредельных территорий: материалы меж-
дународной научной конференции. Под редакцией Т. К. Щегловой, И. В. Ок-
тябрьской. — БГПУ, 2008. — Вып. 7. — С. 351–354. 

2) Булыгин Ю. С. Первые крестьяне на Алтае. — Барнаул, 1974. — 144 с.
3)  Зобнин Ф. Поездка на Алтай. // Живая старина.  — 1898.  — Вып. 3.  — 

С. 267–293.
4) Фольклорно-этнографический  фонд (научного архива) Государст

венного художественного музея Алтайского края.
5) Экспедиционные материалы из личного архива автора: дневник экс-

педиции 1993 года по Третьяковскому району.



Свадьба немцев-меннонитов 
села Ананьевка Кулундинского района 



Лидия Янцен,  
руководитель Центра немецкой культуры 
с. Ананьевка Кулундинского района



Свадьба немцев-меннонитов 51

ело Ананьевка Кулундинского района17 было ос-
новано в 1912 году переселенцами-меннонитами. 
У жителей села были свои традиции и особенности, 
в том числе и свадебные, присущие только опреде-
лённой группе российских немцев  — немцам-мен-

нонитам. Они разговаривали на диалекте платдойч, свадьба на 
котором называлась Tjast. 

Меннониты — этноконфессиональная группа, 
последователи радикального протестантского течения, 
возникшего в Голландии в XVI в. С 1789 г. по приглашению 
Екатерины II меннониты стали переселяться из Польши 
в Россию, основав поселения в Екатеринославской, 
Таврической и Херсонской губерниях. Первые поселения 
меннонитов в Сибири были образованы в конце XIX — 
начале XX в. Меннониты селились в Барнаульском уезде 
Томской губернии компактными группами18.  
К середине 1920-х годов численность меннонитов 
составляла в Славгородском округе около 14 тыс. человек. 

«Bie onns woare de Tjaste söu aus jechet jefeht»19,  — говорили 
с гордостью, что означало «У нас свадьбу устраивают как поло-
жено». Традиции эти передавались испокон веков через бабушек 
и дедушек. Многое изменило время, религиозную часть празд-
нества вытеснила советская власть. Сегодняшние молодожёны 
постепенно забывают традиции, и свадьбы превращаются в зре-
лищное мероприятие. 

17  Воспоминания жителей села Ананьевка и черновые записи бывшей 
жительницы с. Полевое Немецкого национального района Татьяны Класс-
нер, 1951 г. р.

18  Смирнова Т. Б. Материалы этнографических экспедиций в немец-
кие села Алтайского края в Музее археологии и этнографии Омского госу-
дарственного университета // Этнография Алтая и сопредельных террито-
рий. — АлтГПУ, 2020. — С. 294. 

19  Фразы и слова приведены на диалекте платдойч.

С



Свадебные традиции народов Алтайского края52

Но и среди меннонитов не везде играли свадьбы одинаково. 
Всё зависело от традиций религиозной общины, от села или ме-
ста, где торжество проходило. Сегодня меннониты рассеяны по 
всему земному шару; на их хотя и обособленную жизнь всё равно 
оказывалось влияние извне. Многие традиции сейчас уже не 
имеют того значения, которое у них было раньше, но их перени-
мают из-за красивого обряда. К примеру, венок невесты и нагруд-
ный цветок жениха могли надевать только те пары, в которых де-
вушки до свадьбы не имели связи с мужчиной. А сегодня с венком 
на голове может выходить замуж женщина, уже имеющая детей. 

Свадьбы, как правило, устраивали родители. Молодожёны 
брали на себя обязанность отвечать друг за друга и сообща ве-
сти хозяйство, воспитывать детей, проходить вместе жизненный 
путь. Свадьбы несли большую смысловую нагрузку и должны 
были быть впечатляющими и эмоциональными — шумное проща-
ние молодых с родителями и прощание с молодостью.

Слово «Тjast» (свадьба) означает также «много еды» и созвучно 
со словом «Кost». Любой большой праздник завершался обиль-
ным застольем. Meннониты с Волги говорят «Kjast», на Украине 
были молочане и хортичане (Altkolonie und Neekolonie), они гово-
рили «Tjast».

Меннониты отмечали три свадьбы: зелёную (Jereune), се-
ребряную (Selwane) и золотую (Goldne), но до последней не-
многие доживали. Золотые свадьбы праздновали крайне редко, 
а если они проводилась, то в присутствии братской общины 
(Bröudajemeinde)  — с проповедью, молением и песнопением. 
Представители церковной общины (Tjöatjejemeinde) были менее 
консервативны, они разрешали себе и немного красного вина вы-
пить, и мирские песни и танцы исполнить, которые привезли с 
собой ещё из Пруссии.

Золотые и серебряные свадьбы отмечались в общине пропо-
ведью, за виновников торжества молились. Возможно, причиной 
тому было тяжёлое материальное положение и природная скром-
ность, присущая немцам-меннонитам. 

Ко дню создания семьи  — как к самому важному в жизни  — 
готовились с детства. В семье воспитывали будущего семьянина 



Свадьба немцев-меннонитов 53

и хозяйку. Дети учились всему тому, что должны уметь молодые 
люди для того, чтобы их семья была хорошей. Эта тема отража-
ется и в детском фольклоре:

Leunatje en Peutatje jintje ewrem Boaj,
Peutatje fluch raufa, Leunatje sehd: «Oj».
«Leunatje, komm halp mie rüt,
etj nehm die dann ok te miene Brüt».

Leenatje en Peetatje
jinje oppem Stejch,
Peetatje foll nean,
Leenatje rand wajch.
Schrejch Peetatja: «Leenatje,
komm halp mie rüt,
dann saulst dü ok woare
miene scheenste Brüt!»

— Kromm, heromm, wu welst dü han?
— Vouda, etj goh ne Polen.
— Kromm, hearomm, waut welst dü doa?
— Etj weal mie een Briegomm houle.

Haunstje sоut en schustat
deed fleatje siene Schau,
dann kaum een straumet Meatje
en tjitjt ahm niescherejch töu.
Sed Haunstje: «Wann dü frieje wealst, 
befrie die dann meat mie,
etj ha ok 5 Kepietje,
daut rehtjt fe mie ok die».



Свадебные традиции народов Алтайского края54

Леночка и Петенька шли через гору,
Петенька упал, Леночка сказала: «Ой».
«Леночка, вытащи меня,
Будешь тогда моей невестой». 

Леночка и Петенька шли по тропинке,
Петенька упал, 
Леночка убежала.
Петенька кричит:
«Леночка, вытащи меня, 
Будешь тогда моей невестой». 

— Ты куда?
— Отец, я иду в Польшу.
— Что ты там будешь делать?
— Найду себе жениха.

Иванушка сидел и сапожничал,
Он латал свои сапоги.
Пришла красивая девочка
И с интересом на него посмотрела.
Иванушка сказал: 
«Если хочешь замуж, выходи за меня.
У меня есть 5 копеек,
Хватит и тебе, и мне».

Потом приходила пора первых чувств. Мальчики дёргали 
девочек за косички или поджидали их и пугали, просыпалось 
любопытство друг к другу, появлялись первые симпатии. Дети 
постарше уже осмеливались встречаться. Дети верующих родите-
лей, конечно, не гуляли так, как другая молодёжь, но если парню 
нравилась девушка, то родители шли её сватать, и до свадьбы мо-
лодым людям разрешалось в обществе появляться вместе.



Свадьба немцев-меннонитов 55

Сватовство (Frijarie)

Не зря поётся в традиционной свадебной немецкой песне: 
«Schön ist die Jugend» — то есть «Хороша ты, молодость». Это счаст-
ливая пора без забот, без хлопот, первая влюблённость и бессон-
ные ночи в грёзах. Немцы-меннониты строго осуждали тех, кто 
разводился, поэтому молодые парни и девушки старались выби-
рать суженую и суженого на всю оставшуюся жизнь. Расходились 
супруги очень редко.

Парни в основном выбирали девушек из своей деревни, все 
знали, кто есть кто. И родителей этих девушек знали, недаром 
говорили: если хочешь найти себе достойную невесту, то смо-
три, какие у неё родители. Но бывали редкие случаи, когда ка-
кой-нибудь смельчак сватал девушку из соседнего села. Мест-
ные парни ревностно относились к чужакам и давали им отпор. 
Их брички могли испачкать навозом. Из-за девушек могли воз-
никать драки. 

Но были и девчата, которых никто не сватал, про них гово-
рили: «Oppem Stobe seate jeblewe» («остаться сидеть на печке»), то 
есть девушка оставалась сидеть на печке. Если младший брат же-
нился раньше старшего, то говорили, что младший старшего «на 
печку посадил» («Oppem Uwe jesaht»).

Когда парень чувствовал, что нравится девушке, то со своими 
родителями шёл свататься к её родителям. Про любовь говорить 
было не принято, вместо этого раньше произносили: «Ты  мне 
нравишься» («Еtj sie die göut»). Считалось, что меннониты не 
умеют говорить ласковые и красивые слова. Существовало мне-
ние среди них, что люди рождаются для упорного труда и для 
того, чтобы обеспечить достаток в семье. Поэтому нет ничего 
удивительного в том, что носители диалекта не умеют красиво 
объясниться в любви, и не потому, что нет для этого слов, а по-
тому, что в повседневной рабочей жизни не хватало времени на 
выражение чувств и проявление нежности. 

В делах сердечных и семейных большую роль играло строгое 
религиозное воспитание. Нельзя было жениться или выйти за-
муж за представителя другой религиозной конфессии или нацио



Свадебные традиции народов Алтайского края56

нальности. Если же это случалось, то молодой человек или де-
вушка становились чужими для своей семьи. 

Жених (de Frija) сам представлялся родителям невесты, если 
его ещё не знали, и спрашивал, может ли он взять в жёны их дочь. 
Но обычно парень был знаком, как и его родители. О нём судили, 
как в пословице говорится: «Wöu daut Vudatje, söu daut Udatje»  — 
«Каков отец, такова кровинушка». О женихе знали всё  — работя-
щий ли он, не гулящий ли. За хорошего парня родители охотно от-
давали свою дочь, часто с её согласия, хотя бывало и по-другому. 

Каждый парень искал девушку себе под стать: богатый — бога-
тую, работящий — трудолюбивую. Если же случалось, что богатая 
девушка полюбила бедного, то это становилось проблемой для 
обоих. Родители парня могли не дать своего согласия, чтобы сын 
привел её в дом. Родители невесты не давали согласия на брак с 
таким женихом. И молодые должны были слушаться родителей, 
потому что так требовало Святое Писание. 

Молодёжь вступала в брак в возрасте от 17 до 20 лет. Те, кто 
был старше, рисковали остаться без супруга. Иногда девушки вы-
ходили замуж сразу после окончания школы — из страха остаться 
старыми девами.

Для сватовства парень одевался нарядно, особое внима-
ние уделяли сапогам, начищая их до блеска. Обычно одежду для 
этой церемонии одалживали у более зажиточных соседей. Де-
вушка надевала лучшее платье, заплетала одну или две косы и 
прикалывала их аккуратно на затылке или перекидывала косу на 
грудь. Платье было с застёжкой до самой шеи, юбка ниже колен.  
Девушка должна была выглядеть скромно, опрятно, аккуратно. 

Сватать обычно ходили в четверг. Velafnes (помолвка, обруче-
ние, сговор) всегда проводили с проповедями. Во время сватовства 
говорили о важности этого серьёзного решения. Когда обе стороны 
приходили к соглашению, начинали обсуждать дату венчания. 

Определив день свадьбы и помещение, в котором она будет 
проходить, готовили приглашения. За неделю до свадьбы моло-
дые ходили и персонально приглашали всех жителей села или 
даже других сёл. Молодые ходили из дома в дом и лично всех 
приглашали на свадьбу. У них был с собой и список, кто чего мог 



Свадьба немцев-меннонитов 57

дать из посуды, столов, скамеек. Позже, когда сёла укрупнили, 
стали пускать свадебные письма-приглашения. Исходили при-
глашения из дома невесты и передавались от соседа к соседу без 
замедления лично в руки. Каждый ощущал радость от участия в 
общем деле. Возвращалось приглашение обратно к невесте. Кон-
верт был празднично, красиво оформлен  — его украшали цве-
точком в углу. Приглашение писали на литературном немецком 
языке учителя или проповедники. Начиналось оно с выдержки 
из Библии или со стихотворения религиозного характера. В при-
глашении коротко сообщалось о молодых, потом шло собственно 
приглашение и адрес дома, где свадьба будет проходить. 

Родственников у молодых, как правило, было много, каждый 
из них приглашал их на специальный обед  — так вторую поло-
вину, вошедшую в семью, принимали в родство. Обычно варили 
Brigomsmöus (длинную молочную лапшу).

В довоенные годы молодых за неделю до свадьбы освобо-
ждали от работы, и они с гордостью, взявшись под руку, ходили 
по селу, а люди выходили из домов, чтобы посмотреть на них. 
Все хотели лично за руку с ними поздороваться, постоять, посу-
дачить, дать совет. В течение этой недели предстоящая свадьба 
была главной темой всех разговоров в селе. 

После сватовства и до свадьбы жители села по очереди при-
глашали молодых на званый ужин. Жених и невеста за это время 
привыкали друг к другу и видели, как живут другие семьи. 

Подготовка к свадьбе

В пятницу накануне свадьбы молодёжь ездила на подводе 
или с ручной тележкой по селу и собирала всё необходимое для 
организации застолья  — скамейки, столы, посуду, ложки, вилки. 
Каждый предмет был помечен  — его хозяин ставил свою метку, 
чтобы потом опознать и забрать. 

Из помещения, в котором будет проходить свадьба, выносили 
всё лишнее. На стены вешали рукописные плакаты с выражени-
ями на свадебную тему. Молодёжь украшала помещение зелё-
ными ветками, цветами или пахучей травой — чабрецом.



Свадебные традиции народов Алтайского края58

Вечер подарков (Poltaouwent)

До Великой Отечественной войны эта традиция была ча-
стью свадебного ритуала. Но вечер подарков отделяли от самой 
свадьбы, так как он был скорее для молодёжи, а на свадьбу при-
глашалось всё село. Вечер подарков всегда проводили в субботу, а 
свадьбу по воскресеньям. Его также часто называли Heenaouwent 
(«куриный вечер»), так как гости и соседи всегда дарили молодым 
кур, чтобы на следующий день порубить их на свадьбу для при-
готовления традиционного блюда — куриного супа с лапшой. На 
вечер подарков приходили и подростки, чтобы пожелать счастья 
жениху и невесте. Подарков они не дарили, наоборот, их самих 
будущие супруги угощали сладостями. На этом вечере все с не-
терпением ждали, когда же что-то разобьётся, так как это счита-
лось хорошей приметой — к счастью. Если ничего не разбивалось, 
то под конец вечера что-то разбивали специально.

На Poltaouwent дарили вещи, нужные в хозяйстве. Самодель-
ные шкафы, веники, ложки и вилки, сундуки. Вручение каждого 
подарка сопровождалось чтением стихов, разыгрывались шуточ-
ные сценки. На вечер гости приходили без приглашения. Здесь 
читали проповедь и пели христианские песни. Чаще всего на 
вечере было веселее, чем на свадьбе. Праздник длился недолго, 
три-четыре часа, и потом люди расходились, потому что всем 
надо было рано вставать и работать по хозяйству.

В 1950–60-е годы этот обряд объединили со свадьбой. По-
дарки стали дарить в тот момент, когда распорядитель свадьбы 
приглашал гостей за стол во второй раз. Подарком могли быть ко-
рова, коза и более мелкая живность, кровать, постельное бельё и 
прочие полезные вещи. На свадьбу родители часто дарили моло-
дым шпрухи (Spruch) — мудрые изречения или цитаты из Библии, 
выполненные в виде вышивки или картины.

Если жених и невеста были из одного села, то с подготовкой 
к свадьбе было проще: обязанности распределялись на две семьи. 
А если из разных, то большую долю брали на себя те родители, в 
чьём селе было решено проводить свадьбу.



Свадьба немцев-меннонитов 59

Свадьба (Тjast)

Свадьбы проводились тихо и скромно. Обычно готовили тра-
диционную выпечку — булочки Tweuback и Krüsasch (двойная бу-
лочка и крученая булочка). Их пекли соседи и родственники. Для 
приготовления основных угощений приглашались лучшие ку-
харки села, это были женщины постарше. Они начинали готовить 
еду спозаранку, чтобы успеть к двум часам дня. В более бедные 
времена люди приносили со всего села продукты для свадебного 
стола: молоко, сметану, курочек, другое мясо, муку и т. д. 

За праздничным столом жених сидел справа от невесты — это 
означало, что он будущий хозяин в семье. Перед трапезой и после 
неё (ждали, пока наестся последний гость) произносили молитвы 
и слова благодарности Богу.

Гости-односельчане на свадьбу шли пешком: муж впереди, 
подчёркивая своё главенство, жена с детьми, чуть отставая. Го-
стей приглашали в дом, за стол. Это делал обычно один из род-
ственников или близких знакомых, звали его Kroga oт слова «при-
глашать». 

Свадебной порой считалось время после посевной и до на-
чала уборки урожая, то есть почти все три летних месяца. Совсем 
редко играли свадьбы зимой, так как все хотели отпраздновать 
важное событие в тёплое время года. Свадьбы не так уж сильно 
опустошали карманы, потому что продукты были свои, плюс при-
носили соседи, пекли тоже сами, пили морсы, компот или Detje 
Maljtj (кисляк — напиток из кислого молока). В пятницу ходили в 
сельсовет расписываться.

Под конец свадьбы под соответствующую песню молодые 
сёстры (девушки из общины) снимали венок с головы невесты 
и потом разыгрывали его между незамужними девушками. По-
сле ужина ещё немного сидели, потом проповедник произносил 
заключительное слово, и отец невесты поднимался и говорил: 
«Nü es de Tjast oum Enj» («На этом свадьба закончена»). До совет-
ского периода расписывались даже без свадебного наряда.



Свадебные традиции народов Алтайского края60

Венок невесты и нагрудный цветок у жениха  
(Krоunz en Tjriedtje) 

До советского периода немцы-меннониты расписывались 
в обычной одежде, а не в специальных свадебных нарядах. Но у 
них были свадебные элементы, наделённые особым значением, — 
венок невесты из цветов и нагрудный цветок жениха. Цветы 
были символом цветущей жизни, а венок означал бесконечность 
чувств, любви, жизни на земле. 

Чтобы сделать такой венок, нужны были свои мастерицы. 
Цветы в венке поначалу делали из парафина. Такой венок весил 
килограммы. Старожилы рассказывали, что после свадьбы шея у 
невесты ещё долго болела. Позже венки стали делать из цветной 
бумаги. Бутоны изображали полураспустившимися — как обеща-
ние любви и гармонии в будущей семье. Для цветочных черен-
ков использовали вату и тонкую проволоку, которые скрепляли 
парафином. В венок вплетались листья розмарина и барвинок 
(вьюнок). Венок торжественно надевался и снимался под особые 
обрядовые песни. Вьюнком украшалось и свадебное платье: тон-
кая гирлянда из него тянулась с левого плеча до талии и по юбке 
наискосок до низу. Эта свадебная деталь была присуща только 
меннонитам. 

Мастерицы готовили и маленький букетик из белых цветов 
жениху, с длинной белой атласной лентой, сложенной вдвое. 
Один её конец был короче другого, внизу из концов был вырезан 
треугольник, чтобы получились зубчики. Концы ленты в разное 
время могли быть разной длины — до пояса, бывало, и до колен. 
Букетик жениху прикрепляли к костюму слева, у сердца. После 
полуночи букетик снимали и разыгрывали. 

У свидетелей тоже были на груди букетики в виде маленьких 
цветочков из атласных ленточек: у парней голубые, у девушек ро-
зовые. Цветы означали пору цветения. Момент снятия венка не-
весты означал, что прошла пора цветения, начинается пора пло-
доношения.

К венку прикрепляли фату, которая служила символом за-
щиты от недобрых духов. Под нею невеста была как бы спрятана. 



Свадьба немцев-меннонитов 61

Белый цвет фаты означал невинность девушки. Девушка, уже по-
знавшая близость с мужчиной, права носить фату не имела. Когда 
фату снимали, девушка из статуса невесты переходила в статус 
жены.

Немцы-меннониты проводили розыгрыш венка невесты. Де-
вушки вставали в круг, в середине которого стояла невеста с за-
вязанными глазами. С неё снимала фату и венок обычно мать 
жениха. Их укладывали на поднос. В это время девушки шли по 
кругу и пели один куплет песни «Schön ist die Jugend». Когда ку-
плет заканчивался, невеста, не открывая глаз, протягивала од-
ной из девушек свои свадебные украшения. Ей помогал «зрячий» 
жених, который направлял руку невесты в нужную сторону. Ко-
нечно, венок с фатой всегда получала подруга, которая вскоре и 
сама выходила замуж. 

Подобный розыгрыш нагрудного цветка жениха проводили 
среди парней. В результате образовывалась случайная пара, по 
поводу которой на свадьбе было много шуток и веселья. Сначала 
молодожёнов сажали на стулья рядом друг с другом, они обнима-
лись. Их обступали кольцом парни и мужчины и поднимали сту-
лья, как бы подбрасывая в высоту, затем опускали. Невеста виз-
жала от страха, жених крепко прижимал её к себе. Затем то же 
самое проделывали с победителями розыгрышей. Стулья для мо-
лодожёнов тоже были украшены венками или зелёными ветками, 
их могли связать вместе. 

Семьи у большинства немцев-меннонитов были большими. 
Поэтому первое время после свадьбы молодые супруги жили у 
родителей мужа, со временем заводили своё хозяйство, строили 
себе дом и начинали жить отдельно.

Песня «Schön ist die Jugend», исполняет 
фольклорный ансамбль «Liedchen» вместе 
с участниками II Меннонитского фестиваля 
«Свадьба на меннонитском дворе». 2013 год, 
с. Ананьевка Кулундинского района



Свадебные традиции народов Алтайского края62

Свадебные рецепты

Булочки Tweuback и Krüsasch
Только у немцев-меннонитов готовят булочки Tweuback (про-

износится «твойбак», двойная булочка) и Krüsasch («крюзаш», кру-
ченая булочка) по праздникам. Их ставят на стол вместо хлеба. 

Для теста потребуется: 2 столовые ложки сахара, 1 пачка 
дрожжей сырых, 250 г маргарина или масла сливочного, 1 литр 
молока, количество соли по вкусу. Замешивают тесто и дают ему 
подняться два раза.

Булочкам придают форму, смачивая ладони подсолнечным 
маслом, и от общего куска теста, зажав его между большим и ука-
зательным пальцами, выдавливают небольшой «мячик». Затем вы-
давливают ещё один «мячик» поменьше и кладут его на первый, 
немного придавливая — это «твойбак». Для Krüsasch выдавливают 
такой же кусочек теста, раскатывают его в жгутик, затем правой 
рукой начинают закручивать один конец, а второй удерживают ле-
вой рукой в неподвижном состоянии. После этого двумя руками 
берут закрученный жгутик и формируют «кучерявую» булочку. 

Булочки выкладывают на смазанный лист, дают подняться 
в течение часа, затем ставят в духовку примерно на 20 минут и 
выпекают при температуре 180 градусов.

Nüdelsopp 
Этот куриный суп с лапшой готовится традиционно на второй 

день свадьбы. Для лапши тесто готовили из муки, яиц и соли, ино-
гда с добавлением небольшого количества воды. Для теста брали 
продукты из расчёта одно яйцо на одного человека. Тесто получа-
ется твёрдое, его нужно тонко раскатать, немного подсушить, раз-
резать на полоски 5–6 см в ширину и нарезать тонкую лапшу.

Затем лапшу отваривают, помешивая, в кипящей подсолен-
ной воде. После варки откидывают на дуршлаг и промывают хо-
лодной водой. Куриный бульон варят, добавляя за пару минут до 
конца варки одну луковицу, зелень или корень петрушки, чёрный 
перец, соль по вкусу. Каждому в тарелку сначала накладывают 
лапшу, затем добавляют бульон.



Свадебная обрядность  
украинского  

сельского населения 
Алтайского края в 1910–50-е годы



Наталья Люля, 
к.и.н., ведущий специалист по УМР УНИЛ  
«Центр устной истории и этнографии» АлтГПУ,  
член АКОО «Украинское землячество на Алтае»



Свадебная обрядность украинского сельского населения 65

краинцы  — второй по численности народ, прожива-
ющий в Алтайском крае. В настоящее время числен-
ность украинцев составляет 10 614 чел. Начало форми-
рования украинского населения на территории Алтая 
относится к 1870-м годам. Массовый приток украин-

ского населения на Алтай связан с активизацией переселений в 
конце 1880-х годов и реализацией аграрной реформы П. А. Сто-
лыпина. Большая часть украинских переселенцев конца XIX  — 
начала XX в. была представлена выходцами из Черниговской, 
Харьковской, Полтавской, Курской, Воронежской губерний Рос-
сийской империи. На территории Алтайского края украинские 
переселенцы преимущественно селились в степной зоне. В ста-
рожильческие сёла и районы предгорного Алтая они подселя-
лись отдельными краями или улицами.

В 1930–40-е годы переселение украинцев на Алтай было свя-
зано с процессами раскулачивания и депортации, освоением не-
эксплуатируемых земель, а также с эвакуацией в годы Великой 
Отечественной войны. Во второй половине XX в. численность 
украинского населения увеличивается в ходе освоения целинных 
и залежных земель, а также миграций из республик, после рас-
пада Советского Союза. 

Украинская свадьба представляет собой своеобразное дра-
матическое действие, сопровождающееся играми, музыкой, тан-
цами, песнями и приобретающее характер народного праздника. 
Специфика её отражена в самом названии  — «весилле». Свадьба 
украинцев состоит из трёх этапов: предсвадебного, собственно 
свадебного, послесвадебного, которые включают целый комплекс 
элементов.

Традиционно в сёлах Алтайского края украинское сельское 
население гуляло свадьбы в свободное от земледельческих работ 
время (осенью, зимой). Брак, заключённый в это время, считался 
счастливым. Важное значение имел церковный православный ка-
лендарь. Благоприятное время для проведения свадеб было два 
раза в году: от праздника Покрова Пресвятой Богородицы (14 ок-
тября) до Филиппова (Рождественского) поста и от Крещения до 

У



Свадебные традиции народов Алтайского края66

Масленицы. Гулять свадьбы запрещалось на Пасху и в дни цер-
ковных постов. 

Выбор брачного партнёра в основном осуществляли роди-
тели. В селе Клепечиха Поспелихинского района был записан 
рассказ о браке «уводом», когда жених тайно уводил (увозил) не-
весту. Такая форма брака была распространена в среде украинцев 
в XVIII–XIX веках. Выкрадывали девушку, как правило, с её согла-
сия, хотя и против воли родителей. 

Возраст вступления в брак в первой половине XX века у пар-
ней и девушек различался. Для парней брачный возраст наступал 
с 20–22 лет. При выборе жениха важное значение, прежде всего 
для родителей невесты, имело трудолюбие молодого человека и 
его способность вести хозяйство. Брачный возраст для девушек 
наступал с 18 лет. После достижения 22-летнего возраста деву-
шек называли «пророщими» и в жёны брали неохотно. 

Сватовство

Первым обрядовым действием было сватовство. «Сватами» 
по традиции были степенные женатые мужчины  — друзья или 
братья жениха. На сватовство брали большую булку хлеба — «хле-
бину», завёрнутую в полотенце, и «четверть самогона»20. Когда 
сваты добирались до двора невесты, они заходили в хату и ста-
вили на стол эти угощения. Традиционно в сёлах Алтайского края 
во время обряда жениха незаметно сажали под «матку» (матицу), 
что служило залогом удачного исхода сватовства. 

Между сватами и родителями невесты происходил традици-
онный разговор, когда сваты, всячески расхваливая жениха, про-
сили дать положительный ответ на заключение брака, а родители 
девушки в свою очередь отвечали, что дочь ещё не готова к заму-
жеству. До 1950-х годов решение за девушку принимали её роди-
тели. Если невеста устраивала сватов и родители были согласны, 
то сваты резали «хлебину» и распивали самогон, или «горилку»; 
гулять в этот день не разрешалось. В знак отказа сватам выно-

20  Четверть — старинная мера объёма, равная 3,07 литра. 



Свадебная обрядность украинского сельского населения 67

сили «гарбуз» (тыкву) или возвращали «хлебину». Получить «гар-
буз» считалось позором для жениха, поэтому часто, перед тем как 
отправиться на сватовство, «выведывали», согласна девушка или 
нет. День свадьбы определяли через несколько дней после сва-
товства, во время «помолвки». 

«Вечерня», «девичий вечерышник»,  
«вэчерка»

Важным предсвадебным этапом в среде украинского сель-
ского населения Алтайского края была «вечерня» (Славгородский 
район), «девичий вечерышник» (Рубцовский район), «вэчерка» 
(Романовский, Кулундинский районы), «девичник» (Егорьевский, 
Благовещенский районы), «вечеринка» (Волчихинский, Панкру-
шихинский районы). 

До 1940-х годов на «вэчерку», проходившую в доме невесты 
в течение месяца до дня свадьбы, собиралась молодёжь и жен-
щины. Гости пели свадебные песни и частушки: 

Мы пыли, гуляли,
Молодого не видалы,
Думайтэ, гадайтэ,
Молодого нам дайтэ!21

До 1940-х годов в сёлах Алтайского края в последний вечер 
перед свадьбой по традиции было принято пришивать «квитки» 
(Романовский, Рубцовский районы) — самодельные цветы из во-
щёной бумаги и атласной ленты. Невеста пришивала «квитку» 
жениху на фуражку и на грудь слева. Считалось, что «квитка» 
снята с груди невесты от сердца (с левой стороны). Всё действие 
сопровождалось пением: 

21  Архив ЦУИиЭ АлтГПУ. Ф. 1. Материалы ИЭЭ, 2014 г. : Кулундинский 
район, с. Кулунда. Рябушенко В. Г., 1941 г. р.



Свадебные традиции народов Алтайского края68

Подай, дружба, шапку
Я прышью тоби квитку,
А я лито та й нэ гуляла,
А я лито та й не гуляла,
Барвиночок соби рвала,
Тыпэрь я гуляю,
Барвиночок пришиваю22.

или 
Я зятю квитку пришила, 
Золоту иголку сломыла,
Белую ручку сколола,
За своего зятя-сокола23.

После чего девушек приглашали за столы с угощеньем и пели:

Брязнулы ложки, тарилки,
Брязнулы ложки, тарилки,
Дайтэ нам трошки горылки. 
Мы ны будымо пыты,
Тилько губы помочиты.24

В сёлах Кулундинского района Алтайского края «вэчерка» 
длилась в течение всей недели до начала свадьбы, девушки за это 
время должны были изготовить молодым свадебное деревце  — 
гильце. Веточки берёзы или сосны украшали цветной бумагой и 
бумажными цветами, на свадебном торжестве дерево «втыкали» 
в булку хлеба.

22  Ляшенко С. А. Свадебный обряд украинских переселенцев Алтая: 
музыкально-этнографический очерк. — Барнаул, 2002. — С. 29.

23  Архив ЦУИиЭ АлтГПУ. Ф. 1. Материалы ИЭЭ, 2014 г. : Кулундинский 
район, с. Семёновка. Глушко М. Г., 1939 г. р.

24  Ляшенко С. А. Свадебный обряд украинских переселенцев Алтая: 
музыкально-этнографический очерк. —Барнаул, 2002. — С. 29.



Свадебная обрядность украинского сельского населения 69

Приглашение на свадьбу

В среде украинского сельского населения свадьбу было 
принято начинать по традиции в воскресенье. Считалось, что 
это наиболее благоприятный день для начала важнейших дел. 
Свадьба длилась три-четыре дня (Егорьевский, Волчихинский 
районы), семь дней (Романовский, Кулундинский, Благовещен-
ский, Поспелихинский районы). Накануне свадьбы, в субботу, го-
товили свадебную выпечку («шишки», каравай, «дывни» и т.  д.) и 
приглашали гостей. 

Важным атрибутом свадьбы украинского сельского населе-
ния Алтайского края оставался каравай, который выпекали из 
лучших сортов муки, на масле, яйцах. По украинской традиции 
выпечь свадебный каравай приглашали женщин, состоящих в 
первом браке и живущих с мужьями в мире и согласии. Верили, 
что это сулило молодым счастливый брак.

По традиции в сёлах Алтайского края гостей на свадьбу при-
глашали молодые отдельно друг от друга, каждый со своей сто-
роны: жених с главным «боярином», а невеста с главной «друж-
кой» в сопровождении подруг. 

Обряд приглашения на свадьбу с «шишками» начинался, как 
только булочки были готовы. Дружка завязывала их в платок 
«узлом», и отправлялись по дворам гостей. Заходя в каждый дом, 
невеста приглашала хозяев на свадьбу, подавая им «шишку», про-
износя при этом принятую в данном селении фразу: «Прошу я, 
батько, мати, приходтэ до менэ на свадьбу». Хозяева, принимая 
приглашения, брали «шишку». Если отказывались приходить на 
свадьбу, то «шишку» не принимали. 

Когда невеста приглашала гостей с «хлебиной» или «кара-
ваем» на рушнике, то, заходя в каждую хату, подавала его хозяе-
вам, произносила приглашение; получив согласие, забирала хлеб 
обратно и отправлялась в другой дом. Так обходили всех предпо-
лагаемых гостей. После чего «хлебину» оставляли в доме родите-
лей невесты до приезда жениха и угощали ею сватов. 



Свадебные традиции народов Алтайского края70

Свадьба

Первый день свадьбы начинался с подготовки приезда же-
ниха в дом невесты. Старший «боярин», свашки, молодой со-
бирали свадебный поезд, состоящий из нескольких подвод, до 
1940-х годов запряжённых тройками лошадей. Лошадей запря-
гали в ходок25 или кошеву26, украшали дуги разноцветными бу-
мажными цветами, атласными лентами и колокольчиками. 

В свадебной обрядности сельского украинского населения 
Алтайского края на протяжении всего рассматриваемого периода 
костюм оставался важным элементом свадебного обряда. Жен-
ский свадебный костюм состоял из вышитой рубахи (сорочка), 
юбки (спидница), безрукавки (кирсетка), поясного рушника, на 
голове летом  — венок, зимой венок и поверх шаль, на ногах са-
поги, позже туфли, зимой валенки. Костюм жениха состоял из вы-
шитой рубахи, штанов, пояса, фуражки и квитки, сапог.

Традиционно важным атрибутом в свадебном женском ко-
стюме были украшения. Одним из наиболее распространённых 
видов нагрудного украшения невесты среди украинского насе-
ления Алтайского края было «намысто». Оно представляло собой 
бусы, практически закрывающие грудь, состоящие из нескольких 
отдельных нитей, на которые нанизаны искусственные камни 
разных цветов (красного, белого, бирюзового и т. д.). 

Обязательным элементом свадебного наряда невесты до 
1950-х годов был поясной рушник27, повязанный на талии. В сёлах 
Алтайского края бытовали его различные названия  — «королев-
ский» (Кулундинский, Поспелихинский районы) или «кролевец-
кий» (Благовещенский, Романовский, Рубцовский и другие).

«Кролевецкие» рушники на территорию Алтайского края 
были завезены украинцами. Их название связано с кустарным 
производством с середины XIX века в посёлке Кролевец Черкас-

25  Лёгкая телега.
26  Широкие и глубокие сани с высоким задком, обитые тканью или 

ковром.
27  Полотенце, обычно с вышитым или тканым узором.



Свадебная обрядность украинского сельского населения 71

ской области Украины. В сёлах Алтайского края были распро-
странены рушники с изображением орлов, их повязывали на пояс 
невесте во время приглашения гостей и на свадьбу. 

Одним из главных атрибутов невесты по традиции был сва-
дебный головной убор  — венок, который устойчиво сохранялся 
вплоть до начала 1960-х годов. В среде украинского сельского 
населения Алтайского края были распространены одноярусные 
или двухъярусные венки из одной оборки с лентами. Основу сва-
дебного венка составлял каркас из проволоки, обёрнутый тка-
нью. Для изготовления цветов («квиток») для венка использовали 
цветную обычную или гофрированную бумагу. В сёлах Кулундин-
ского, Романовского и других районов изготовленные бумажные 
цветы обмакивали в растопленный воск, что делало головной 
убор более прочным. Затылочную часть головы невесты закры-
вали атласные ленты, которым придавали большое значение. 
Ленты были разного цвета — зелёные, красные, розовые, синие — 
и разной длины. Лент жёлтого цвета к венку не крепили, счита-
лось, что это к разлуке. Количество лент насчитывалось от три-
дцати до ста, в зависимости от материального состояния семьи.

Традиционным этапом украинской свадьбы в сёлах Алтай-
ского края было венчание в церкви до 1930-х годов. Жених с «бо-
ярином» приезжали в дом невесты, забирали её и старшую дружку 
с собой. Если церкви не было в своём селе, то ехали в другое. 

Выкуп невесты

После венчания жених возвращал невесту в родительский 
дом, чтобы потом ехать её выкупать. К двенадцати часам дня за 
невестой ехали жених  — молодой, старший «боярин»  — дружок 
жениха (неженатый близкий друг жениха; считалось, если он бу-
дет женат, то молодые в браке долго жить не будут), сватуны — те, 
кто ходил сватать, свашки — женщины, светилка — девочка-род-
ственница жениха в возрасте от 4 до 16 лет. У «боярина» на руке 
был повязан рушник, на груди пришита квитка. Сватуны были 
перевязаны рушниками крест-накрест через плечи, у свашек 
на руках тоже были платки. Светилку перевязывали платком.  



Свадебные традиции народов Алтайского края72

Поезжане обязательно приезжали нечётным количеством, так 
как после выкупа все должны быть «спаруванни» (по парам). 

В доме невесты все дожидались жениха. В адрес поезжан зву-
чали корильные песни:

Потише, бояри, ступайте,
Пыли не сбивайтэ,
Наша [имя невесты] пава,
Шоб пыль не припава28.

или
Дэ боярэ забарылыся, 
Дэ боярэ пробарылыся?
Чи по стэпу волочилыся,  
Чи в сино косылы,
Чи хлибину просылы,
Чи соломи ночувалы,
Мыши уши побьидалы29.

Их впускали в дверь и останавливали у порога, с этого мо-
мента начиналась весёлая перебранка между свашками, «бояри-
ном», светилкой и подругами невесты. 

В это время брат по традиции обводил невесту три раза вокруг 
посада30, а затем усаживал её рядом с собой «на посад». Невесту 
закрывали платком и ждали жениха. Брат держал в руках скалку и 
запрашивал большую сумму денег за невесту, а сходились на не-
скольких копейках и рюмках самогонки. Жених садился рядом, 
снимал платок и целовал невесту. Затем свашка раздавала всем 
присутствующим «шишки», «дывни». Подруги невесты, получив 
угощения, расходились по домам и участия в свадьбе больше не 
принимали.

28  Архив ЦУИиЭ АлтГПУ. Ф. 1. Материалы ИЭЭ, 2014 г. : Кулундинский 
район, с. Кулунда. Рябушенко В. Г., 1941 г. р. 

29  Ляшенко С. А. Свадебный обряд украинских переселенцев Алтая: 
музыкально-этнографический очерк. — Барнаул, 2002. — С. 32.

30  Посад — место за свадебным столом, где сидят жених и невеста.



Свадебная обрядность украинского сельского населения 73

Традиционно в сёлах Алтайского края свадьбу в первой поло-
вине XX века гуляли раздельно: родственники и гости невесты в 
своём доме, родные жениха в своём. Молодые после выкупа не-
весты уезжали в дом жениха. 

Выкуп приданого невесты

После отъезда молодых в дом жениха выкупали приданое не-
весты. Выкуп «скрыни» сопровождался различными шуточными 
действиями, например, требовали откупить «углы в хате», когда 
приданое якобы не проходило через дверь. Везли приданое в 
дом к родителям жениха. Родители уже поджидали молодых на 
крыльце. В это время пели: 

Ой, матэнька-утка,
Повыртайся прутко,
Шо невесту везлы,
Уже сноху привезлы!31

Когда молодые проходили по двору, их осыпали различными 
видами зерна (пшеницей, овсом, ячменём), которое смешивали 
с монетами. Считалось, что это сулило богатство молодой семье. 
Если встречали оба родителя, то отец держал икону, а мать хлеб 
на рушнике. Перед молодыми стелили шубу, вывернутую мехом 
наружу, на которую нужно было встать на колени, — «много шер-
сти, много богатства будет». Невеста и жених целовали икону три 
раза и, отломив по кусочку хлеба, съедали его. Отец и мать благо-
словляли молодых. Икону мать жениха передавала невесте, после 
чего отец жениха приглашал молодых в дом. Молодые и гости 
рассаживались за столы, а свашки показывали приданое невесты. 
По традиции невесту и жениха до 1930-х годов усаживали в «пе-
редний», или «святой», угол под иконы. 

31  Архив ЦУИиЭ АлтГПУ. Ф. 1. Материалы ИЭЭ, 2014 г. : Кулундинский 
район, с. Кулунда. Рябушенко В. Г., 1941 г. р.



Свадебные традиции народов Алтайского края74

Дары

Начинали одаривать молодых. Старший «боярин», разрезав 
каравай, подавал кусочек и стопочку дарящему. Родители дарили 
скотину (телёнка, поросёнка, овечку), приглашённые  — то, что 
могли, в силу своего достатка (деньги, посуду, ткань, полотенца). 

Покрывание молодой 

Поздно вечером первого дня на протяжении всего рассма-
триваемого периода совершался обряд «покрывания молодой». 
Молодые сидели за столом, с двух сторон от них на лавку или на 
стулья вставали свашки, одна со стороны жениха, другая со сто-
роны невесты. Свашки снимали с головы жениха шапку и неве-
сты венок и надевали их на себя. Одна из свашек развязывала 
платок на руке жениха. Подав друг другу руки, говорили: «Здрав-
ствуйтэ, сваха!» Обняв и поцеловав друг друга, они зажимали мо-
лодых, чтобы те тоже поцеловались. Натягивали над молодыми 
платок, пели: 

Покрывальное дытя,
Покрывальное дытя,
Покрыватися хоче.
Ны так покрываться,
Як поцеловаться.32

Затем опускали его, менялись головными уборами и повто-
ряли это действие трижды. Старшая дружка укладывала невесте 
косу на затылке и надевала ей на голову белый платок: 

Шо мы схотылы,
То мы и зробылы,

32  Ляшенко С. А. Свадебный обряд украинских переселенцев Алтая: 
музыкально-этнографический очерк. — Барнаул, 2002. — С. 38.



Свадебная обрядность украинского сельского населения 75

С кныша — поляницю,
С дивки — молодицю.33

Обряд «покрывания молодой», кроме его основной цели — за-
крыть волосы девушки, так как они по традиции имели большую 
магическую силу, — символизировал ещё и переход девушки в но-
вый социальный статус замужней женщины. 

Комора

После этого молодых провожали до постели. В сёлах Алтай-
ского края зафиксированы разные названия обряда: «проводы 
молодых до постели» (Романовский, Благовещенский районы), 
«перва ничь» (Поспелихинский район). Традиционное название 
обряда «комора»34 зафиксировано в селе Кулунда. В доме жениха 
в отдельной комнате свашки стелили молодым постель. Согласно 
традиции восточнославянских народов невесту одевали в белую 
рубаху. Молодых запирали в комнате. Дверь в комнату сторожил 
сватун. Он мог находиться и в самой комнате, стоя спиной к мо-
лодым: «сторожить стоить, шоб жэных нэ набрыхал». По истече-
нии некоторого времени свашки входили в комнату и выносили 
на подносе рубаху невесты как доказательство её целомудрия, и 
свадьба продолжалась по традиционному сценарию. Если свиде-
тельства непорочности не было, свадьба прекращалась. В адрес 
невесты звучали оскорбительные песни и шутки. Чтобы избежать 
позора, жених мог отказаться от невесты. В 1950–60-е годы о не-
винности невесты оповещали гостей, вывешивая на дом жениха 
красный флаг. 

33  Ляшенко С. А. Свадебный обряд украинских переселенцев Алтая: 
музыкально-этнографический очерк. — Барнаул, 2002. — С. 37–38.

34  Комора — вид хозяйственной постройки для хранения хлеба и цен-
ных предметов домашнего обихода.



Свадебные традиции народов Алтайского края76

Второй и третий дни свадьбы

На второй день в сёлах Алтайского края на протяжении всего 
рассматриваемого периода сохранялась традиция, когда роди-
тели девушки или подружки невесты приносили молодым за-
втрак — «снидать» (кашу и блины, вареники, стружни). 

Неотъемлемым атрибутом свадебного стола на протяжении 
всего рассматриваемого периода были вареники. В качестве на-
чинки использовали творог (сыр), жареную капусту, варёную 
толчёную картошку, вишни и другие ягоды, варёную фасоль. 
Пресное тесто для вареников замешивали на сыворотке с яйцом, 
давали ему отстояться и, раскатав в руках жгут теста диаметром 
2–3 см, резали его на мелкие куски. Каждый кусок обваливали в 
муке и раскатывали «вареницы», которые потом начиняли. Ва-
рили вареники в крутом кипятке, потом вынимали половником, 
выкладывали на тарелки.

Второй день свадьбы был насыщен различными игровыми 
элементами  — «бритьё», «ряжение», «сор», «хождение по воду», 
«катания». «Бритьё» заключалось в том, что опаздывающих гостей 
растягивали на лавке и начинали хлестать берёзовым веником — 
парить, имитируя мытьё в бане. Лицо мазали сажей, щёки свё-
клой. 

Как только гости собирались и приходили молодые, начина-
лось представление с ряжеными. Отца и мать жениха переоде-
вали в шуточных жениха и невесту и играли потешную свадьбу.

Ряженых родителей и крёстных было принято катать. Для 
этого несколько человек «запрягались» зимой в санки или те-
лежку (летом в старое корыто или ванну) и сажали туда родите-
лей или крёстных. Катая по улице, каждый раз пытались выва-
лить их на снег или в грязь, обливали водой, а молодые должны 
были откупиться. После этого молодая преподносила свёкру, 
свекрови и крёстным родителям приготовленные подарки: свё-
кру и крёстному  — по рубахе, свекрови и крёстной  — по отрезу 
ткани. 

Во второй день проверяли, как молодая хозяйка может вести 
домашние дела. В хату, где гуляли свадьбу, заносили охапку со-



Свадебная обрядность украинского сельского населения 77

ломы, разбрасывали её на полу, перемешивая с монетами. Неве-
сте вручали веник, она должна была собрать монеты и вымести 
сор из хаты, несмотря на то, что ей всячески мешали. Солому со-
бирали в мешок и хранили до последнего дня свадьбы.

В сёлах Славгородского, Табунского, Баевского, Рубцовского 
районов традиционно устраивали невесте «хождение по воду». 
Невеста ходила за водой с коромыслом. Пока молодая несла воду, 
кто-нибудь из гостей подбирался к ней и старался вылить воду из 
вёдер. Если это удавалось, невеста должна была вернуться за во-
дой ещё раз.



Свадебные традиции народов Алтайского края78

Третий день свадьбы украинского сельского населения в 
Алтайском крае имел специфические названия: «курятина» (Ро-
мановский, Кулундинский, Благовещенский районы), «волчья 
вечеря» (Целинный район), «щипание курей» (Славгородский, 
Рубцовский, Завьяловский, Табунский районы), «курэй соби-
рать» (Поспелихинский район), «курей воровать» (Егорьевский, 
Волчихинский, Панкрушихинский районы). В этот день гости 
наряжались цыганами и обходили дворы гостей, собирая кур. 
Во дворе, где праздновали свадьбу, птиц резали, ощипывали, 
варили бульон с добавлением самодельной лапши и ставили на 
стол, угощая гостей. Перья собирали в мешок и делали молодым 
подушку. 

В завершении свадебного пира разрезали каравай, в который 
при приготовлении клали деньги. В сёлах Романовского района 
бытовала традиция: если в семье это была последняя свадьба, 
гости, которые гуляли на свадьбе, забивали колок35 в порог. Если 
пол был земляной, забивали в землю, если деревянный, то около 
порога забивали гвоздь, что свидетельствовало о том, что в этой 
семье свадеб больше не будет. В сёлах Кулундинского района на 
третий день «тушили свадьбу». Во дворе, где гуляли свадьбу, со-
бирались все гости; из соломы, которую во второй день собирала 
невеста («сор»), разжигали костёр. После того как костёр потухал, 
его заливали водой — тушили, это означало, что свадьба закончи-
лась. Гости расходились по домам. 

На четвёртый день в доме жениха и невесты, где праздновали 
свадьбу, было принято собирать столы, мыть посуду. Традиционно 
завершающим этапом свадебного обряда был цикл встреч роди-
телей и родственников молодых  — «отводины» (с. Семёновка), 
«встреченье» (с. Кулунда). Через неделю после свадьбы, обяза-
тельно в воскресенье, родители невесты и близкие родственники 
отправлялись в дом к жениху встретиться со сватами и узнать, 
как живут молодые. 

Свадебная обрядность украинского сельского населения Ал-
тайского края в 1910–50-е годы сохраняла традиционный харак-

35  Небольшая деревянная палочка с острым концом.



Свадебная обрядность украинского сельского населения 79

тер и чёткую структуру, а также комплекс материальных ком-
понентов (приданое, свадебная одежда, пища) и значительную 
фольклорную составляющую36.

Свадебный рецепт

Одним из традиционных блюд праздничного свадебного 
стола были галушки, или «рванцы»: «Обязательно галушки де-
лали; замешивали и не ножом резали, а щипали; есть такой попа-
дётся, есть мелкие. Кипячёная вода, лук зажаривали, пережари-
вали на сковородке, в воду выливали и галушки кидывали. Вот и 
галушки едят и прихлёбывают, ну кто и картошку ложил»37. 

Для галушек готовили пресное тесто, замешенное на воде 
или сыворотке с яйцом. Его раскатывали скалкой, чтобы толщина 
лепёшки была 1–1,5 см. Резали тесто полосками шириной 2–3 см, 

36  При подготовке текста этого раздела были использованы матери-
алы, собранные автором и сотрудниками УНИЛ «Центр устной истории и 
этнографии АлтГПУ», и научные публикации:

1) Украинцы : монография / А. П. Пономарёв и др. — М. : Наука, 2000. — 
534 с. 

2) Высоцкая Л. Свадебный обряд украинских переселенцев. // Этногра-
фия Алтая и сопредельных территорий. — Барнаул, 2001. — Вып. 4. — С. 297–
299.

3) Маркевич Н. А. Обычаи, поверья, кухня и напитки малороссиян: из-
влечено из нынешнего народного быта / сост. Н. Маркевич.  — Киев : Тип. 
И. и А. Давиденко, 1860. — 171 с.

4) Кривчик Ю. В., Рябчинская Н. Традиции свадебной обрядности укра-
инских переселенцев села Романово первой половины XX века //Полевые 
исследования в Верхнем Приобье и на Алтае. 2009 г.  — Барнаул, 2009.  — 
Вып. 6. — С. 113–122.

5) Ляшенко С. А. Свадебный обряд украинских переселенцев Алтая: му-
зыкально-этнографический очерк. —  Барнаул, 2002. — 121 с.

6) Явнова Л. А. Символика элементов свадебного обряда русского на-
селения Алтая второй пол. XIX — начала XX в. // Гуманитарные науки в Си-
бири. — 2000. — № 3. — С. 56–59.

37  Архив ЦУИиЭ АлтГПУ. Ф. 1. Материалы ИЭЭ, 2012 г. : Панкрушихин-
ский район, с. Зятьково. Аношенко  И.  Л., 1931 г. р.; Материалы ИЭЭ, 2014 г.: 
Кулундинский район, с. Кулунда. Рябушенко В. Г., 1941 г. р., Глушко М. Г., 
1939 г. р.



Свадебные традиции народов Алтайского края80

затем отщипывали от каждой небольшие кусочки и бросали в 
подсоленный кипяток. Это были «рваные» галушки. 

Когда же от теста кусочки не отрывали, а отрезали ножом, вы-
ходили резаные галушки. 

Варенные на воде галушки сцеживали и заправляли зажар-
кой — обжаренным на сковороде луком с добавлением масла или 
сала. Варенные на молоке или в бульоне галушки ели вместе с 
жидкостью.



Казахская свадьба



Аида Биксультанова, 
руководитель Центра казахского языка 
и культуры Алтайского государственного 
педагогического университета



Казахская свадьба 83

вадьба казахов — ритуал, зародившийся много веков 
назад и объединивший кочевые традиции, ислам-
ские нормы и этническую идентичность. Возник-
нув в условиях кочевого быта, свадебные обычаи 
отражают ценности единства рода, гостеприимства 

и уважения к старшим. Свадьба считалась не только личным со-
бытием, но и социальным договором между двумя семьями, при 
заключении которого учитывались интересы общины. Сегодня 
многие обряды сохраняются, адаптируясь к современности, но 
остаётся неизменным их сакральный смысл: защита семьи от 
злых сил, обеспечение плодородия и благополучия.

Свадебный обряд казахов Алтайского края представляет со-
бой сложное многоэтапное действо. Свадебный цикл алтайских 
казахов можно разделить на несколько этапов: переговоры о 
вступлении в брак (сговор  — қалыңдық айттыру, сватовство  — 
құда түсу), малые пиршества (құдалық), собственно свадьба (пир-
шество по случаю замужества дочери — қыз ұзату той, пиршество 
по случаю женитьбы сына — үйлену той) и послесвадебные обы-
чаи и обряды (официальный визит молодых к родителям жены — 
төркендеу).

Сговор (Кұдалық)

Первым этапом свадебного цикла казахов Алтайского края 
являлись официальные переговоры (сговор) о вступлении в брак, 
носившие полуофициальный характер. При выборе невесты ро-
дители жениха принимали во внимание её происхождение и 
статус. Во время сговора обсуждали условия брака, такие как раз-
мер калыма (выкупа за невесту, включающего скот, украшения), а 
также даты следующих этапов. Для получения согласия на сва-
товство от родителей невесты отец жениха посылал к ним до-
веренных лиц (жаушы). В случае положительного ответа жаушы 
вручал будущему свату «подарок, предназначенный невесте, ко-
торый назывался қарғыбау («ошейник») или үкітағар («мечение»). 
С этого момента девушка считалась меченой (засватанной). 

С



Свадебные традиции народов Алтайского края84

Сватовство (Құда түсу) 

Следующим свадебным этапом являлось официальное сва-
товство, во время которого стороны обговорили условия предсто-
ящего торжества. В роли сватов (құда) выступали авторитетные 
родственники жениха, обладающие красноречием и умением ве-
сти переговоры. Встреча сватов сопровождалась ритуалом осы-
пания зёрнами, монетами, конфетами и т. д. (шашу), что символи-
зировало плодородие, благополучие.

В прошлом у казахов повсеместное распространение имел 
обычай выплаты калыма (қалың, қалың мал) родителям невесты, 
которые в ответ готовили приданое (қыздың жасауын). В настоя-
щее время институт калыма практически исчез.

Важным этапом свадьбы казахов являются малые пирше-
ства (құдалық), которые устанавливали свойственные отношения 
между двумя родами. Они устраиваются сначала родителями не-
весты, затем родителями жениха. Малые пиршества (құдалық) со-
провождаются обилием угощений, среди которых главное место 
занимает традиционное казахское блюдо ет, а также угощение 
из бараньей печени с курдючным салом (құйрық-бауыр), кото-
рое служит доказательством состоявшегося сватовства. Взаимное 
угощение сватов символизировало установление родственных 
отношений обеих сторон на долгие годы. При этом приговари-
вали: «Зять на столетия, а сват на тысячелетия» (куйеу жуз жыл-
дык, куда мын ж ылдык). 

Во время пиршества в честь завершения сватовства женщины 
(обычно родственницы невесты) по традиции подвергали сватов 
различным испытаниям: заставляли петь, играть на музыкаль-
ных инструментах, рассказывать легенды. В случае отказа сваты 
должны были откупаться подарками (кэде).

Также у казахов есть особенные и очень редкие традиции. На-
пример, к таким можно отнести колыбельное сватовство — Бесік 
құда, которое сейчас в жизни уже не встречается. 



Казахская свадьба 85

«Колыбельное сватовство» (Бесік құда)

Если мальчик и девочка были помолвлены в детстве, то с их 
взрослением наступало время ритуального подтверждения этой 
договорённости и обмена подарками. Традиция «колыбельного 
сватовства» выросла из большого уважения и дружбы между 
семьями. Стать «колыбельным сватом» предлагалось только луч-
шему другу. Дети, мальчик и девочка, сосватанные ещё в колы-
бели, росли и знали о том, кому они предназначены, а достигнув 
нужного возраста, вступали в брак, создавали новую семью.

Свадьба (Үйлену той, қыз ұзату той)

Следующим этапом обряда была собственно свадьба, вклю-
чающая пиршества по случаю замужества дочери (қыз ұзату той) 
и по случаю женитьбы сына (үйлену той). Оба торжества прохо-
дят по схожему сценарию с большим размахом и множеством го-
стей.

В день свадьбы, перед отъездом невесты, сватам показывали 
приданое, готовили его к отправке в дом жениха. Для девушки 
день начинался с обряда «проводы невесты» (қыз ұзату). После 
отправки приданого её переодевали в костюм молодухи. На го-
лову ей надевали свадебный головной убор (саукеле) с особым 
покрывалом (желек). Невеста прощалась с родным домом, плача 
и исполняя песню-сынсу — часто это была импровизация о том, 
как счастливо жилось дочери в доме своих родителей и как ей 
жалко покидать их. Братья невесты трижды обводили её вокруг 
очага, чтобы отогнать злых духов. 

Традиционно основным считалось пиршество по случаю же-
нитьбы сына, во время которого проходит ритуал знакомства не-
весты с родственниками жениха. Придя в дом жениха, невеста 
стояла с закрытым лицом, а аксакалы (старейшины) по очереди 
давали ей наставления. Свекровь снимала с неё вуаль и дарила 
невестке платок  — эта церемония называется беташар («откры-
вание лица»). После этого начинали петь традиционную песню 
беташар, в которой говорилось, что невестка должна уважать 



Свадебные традиции народов Алтайского края86

мужа, его родителей и всех родственников, не сплетничать, с по-
чтением относиться к народным обычаям и традициям, честно 
трудиться. После чего невесте представляли родственников бу-
дущего мужа, каждому из которых она должна была поклониться. 
В ответ на это родственники мужа объявляли о своих подарках 
новой семье. 

После завершения свадебного торжества родственников не-
весты одаривали и провожали домой. Через некоторое время не-
весте вместо саукеле надевали женский головной убор замужних 
женщин (жаулык или камешек).

Там же, в доме жениха, проводили қоштасу (прощание с дев-
ственностью) — ритуальное укладывание брачного ложа; этим за-
нималась женщина, имевшая много детей. Бездетные женщины к 
этому не допускались.

Официальный визит молодых к родителям жены  
(Төркендеу)

Завершает свадебный цикл казахов официальный визит мо-
лодых к родителям жены — төркендеу.

Свадебная обрядность казахов Алтайского края сохраняет 
свою традиционную основу и сложную структуру. Многие тради-
ционные элементы вплоть до настоящего времени обладают вы-
сокой степенью сохранности.

Ключевые свадебные традиции

Той бастар («начало праздника»). Старейшина окропляет зем
лю молоком (символ чистоты) и читает бата (благословение).

Саукеле кигізу. Церемония надевания саукеле, которая может 
длиться несколько часов. Каждый элемент этого головного убора 
(жемчуга, перья филина) имеет значение, например, перья фи-
лина защищают от сглаза.

Ат қою («привязывание коня»). Жених оставлял коня у юрты 
невесты и тем самым подтверждал готовность забрать её в свой 
дом.



Казахская свадьба 87

Ұзату тойы (пир в доме невесты). Проводится за день до 
свадьбы. Гостей угощают бешбармаком, а невеста дарит родным 
вышитые платки.

Келиншек (ритуальные испытания). Молодую жену прове-
ряют на хозяйственные навыки  — например, просят наколоть 
дров или приготовить чай. 

Подарки молодым

Жениху было принято дарить те предметы, которые подчер-
кнут его мужественный статус главы семьи:

— ат жабу (конская упряжь) — символ статуса,
— қылыш (сабля), иликамча (плеть) — атрибуты воина-защит-

ника,
— киіз үй (войлочная юрта)  — если семья сохраняет кочевые 

традиции.

Невеста получала в подарок обереги и предметы, которые 
пригодятся ей для ведения хозяйства:

— алқа (ожерелье из серебра) — оберег от злых духов,
— жаулық (расшитый платок) — символ скромности,
— сандық (сундук) с приданым: коврами, посудой, одеждой.
Родителям было принято дарить көрпе (стёганое одеяло как 

пожелание тепла в доме) и бес кезе («пять тканей»; отрезы для 
пошива одежды).

Свадебные песни

Во время проводов невесты мужчины исполняли песню 
«Жар-жар» с наставлениями о семейной жизни. Песня «Айтыс» 
представляла поэтическое состязание между родами, которые 
по очереди воспевали достоинства жениха и невесты. Во время 
обряда беташар исполнялась «Беташар жыры» — песня-напут-
ствие.



Свадебные традиции народов Алтайского края88

Свадебная песня «Жар-жар»

Песню начинает одним или двумя куплетами хор парней, 
представляющих сторону жениха. После каждой строки песни 
обе стороны повторяют «жар-жар». «Жар-жар» исполняется в 
виде айтыса между девушками и джигитами. Смысл текста муж-
ского хора всегда шуточно-утешительный: девушку уговари-
вают не оплакивать разлуку с матерью, ибо её заменит свекровь, 
а отца — свёкор; не оплакивать разлуку с родным домом, ибо его 
заменит юрта в ауле жениха.

На каждый куплет хора джигитов отвечает хор девушек, 
представляющий сторону невесты. В грустном напеве девушки 
оспаривают то, что поют парни (утрату вольной юности, разлуку 
с родным домом и с подругами не восполнит ничто).

Горькое чувство при расставании с родителями, родными, 
с полной радости и материнской ласки жизнью вызвано порою и 
тем, что казахи особо лелеяли дочь, считали её гостьей в отчем 
доме. Когда наступало время уезжать в дом жениха, она испыты-
вала горькое чувство расставания.

Осы омирге ылайык отты жагып жар жар
Келеди ане еки жас топты жарып жар жар
Улкени мен ауылдын жасы мунда жар жар
Жас келинди коруге асыгуда жар жар

Кутты болсын тойларын замандастар жар жар
Жаналыкка жар болып кадам бастар жар жар
Бирге аттанып босага берик болсын жар жар
Уйлерине кут бакыт келип консын жар жар

Кундей кулип коктемги конилдерин жар жар
Кызгалдактай кулпырып омирлерин жар жар
Туган айдай толыксып толыныздар жар жар
Жана омирдин жыршысы болыныздар жар жар



Казахская свадьба 89

Кадамдарын еки жас кутты болсын жар жар
Ак отаудын енсеси мыкты болсын жар жар
Ата ананын борышын актаныздар жар жар
Махаббатты мангилик сактаныздар жар жар

Осы омирге ылайык отты жагып жар жар
Келеди ане еки жас топты жарып жар жар
Улкени мен ауылдын жасы мунда жар жар
Жас келинди коруге асыгуда жар жар

Кутты болсын тойларын замандастар жар жар
Жаналыкка жар болып кадам бастар жар жар
Бирге аттанып босага берик болсын жар жар
Уйлерине кут бакыт келип консын жар жар

Проигрыш:
Кундей кулип коктемги конилдерин жар жар
Кызгалдактай кулпырып омирлерин жар жар
Туган айдай толыксып толыныздар жар жар
Жана омирдин жыршысы болыныздар жар жар

Кадамдарын еки жас кутты болсын жар жар
Ак отаудын енсеси мыкты болсын жар жар
Ата ананын борышын актаныздар жар жар
Махаббатты мангилик сактаныздар жар жар

* * *
Этой жизни, как положено, зажги огонь — жар-жар! 
Вот идут два молодых сердца, разрывая тьму, — жар-жар! 
Страна и аул — их душа здесь, в этом пламени — жар-жар! 
Молодую невесту спешат увидеть все — жар-жар! 

Припев: 
Пусть свадьбы ваши будут счастливы, сверстники — жар-жар! 
Новой жизни шагните вместе, как факел, — жар-жар! 



Свадебные традиции народов Алтайского края90

Переступив порог, пусть будет дом ваш крепок — жар-жар! 
Пусть счастье и благодать поселятся в нём — жар-жар! 
 
Солнцем смейтесь, весенние сердца — жар-жар! 
Как тюльпаны, пусть жизни ваши цветут — жар-жар! 
Как полная луна, пусть наполнятся дни — жар-жар! 
Станьте певцами новой жизни своей — жар-жар! 

Припев: 
Пусть шаги двух молодых будут счастливы — жар-жар! 
Белый дом ваш пусть стоит нерушимо — жар-жар! 
Долг родителей свято исполните — жар-жар! 
Любовь навеки в сердце сохраните — жар-жар! 

Свадебные блюда

Главным блюдом казахского свадебного застолья был бешбар-
мак. Название этого блюда переводится как «пять пальцев», по-
тому что кочевники ели его руками. По традиции блюдо выносят 
мужчины. Бешбармак готовят из отварной конины или баранины 
и подают с тонко раскатанной лапшой (жүйе). Гостей наделяют 
угощением в определённом порядке: большие куски мяса и кость 
отдают старшим, куски поменьше  — молодым, а бульон (сорпа) 
выпивают в начале трапезы. 

Также для свадьбы готовят баурсаки  — круглые пончики из 
кислого теста, которые жарят в масле. Считается, что бросание 
баурсака через плечо сулит достаток. 

На свадебном столе обязательными были кисломолочные на-
питки  — их подавали как благословение на продолжение рода. 
Пили кумыс (кислое кобылье молоко) и шубат (напиток из молока 
верблюдицы).



Казахская свадьба 91

Свадебный рецепт

Бешбармак
Понадобится для мясной составляющей: 3–4 л воды, 2 кг ко-

нины (лучше мясо на косточке), 8 горошин душистого перца, 
2 лавровых листа, соль.

Для теста: 600 г муки, 200 мл воды или бульона, 2 яйца, 
0,5 ч.  л. соли. Для заправки теста после варки: 3 луковицы, чёр-
ный молотый перец.

Промыть мясо, произвольно нарезать крупными кусками, вы-
ложить в кастрюлю, влить 3–4 л холодной воды, включить сред-
ний огонь, довести до кипения, затем сделать минимальный 
огонь и варить мясо до такой степени, чтобы оно легко отходило 
от костей — то есть 3–4 часа. Пену при варке убирать.

Сделать тесто, как на лапшу: просеять муку, половину всы-
пать в миску, влить слегка взбитые яйца, подсолить, добавить хо-
лодную воду или бульон, замесить крутое тесто, постепенно при 
замесе подсыпая оставшуюся муку. Если тесто вымешено пра-
вильно, то на разрезе не будет воздушных пузырьков. Обернуть 
готовое тесто пищевой плёнкой или слегка влажным полотен-
цем, оставить на полчаса.

Для формовки кусочков от всего теста отрывать части раз-
мером с яблоко (остальное заворачивать обратно в плёнку или 
полотенце, чтобы не обветрилось), раскатывать на густо посы-
панной мукой рабочей поверхности очень тонко (1,5–2 мм толщи-
ной), разрезать каждый пласт на полосы, а полосы — на ромбики. 
Посыпать готовые тестяные ромбики мукой густо, так оставить 
на столе.

Сварившееся мясо достать из бульона, руками отделить мя-
коть от костей, разделить на мелкие и средние кусочки. Нарезать 
кольцами лук и варить его 1–3 минуты в бульоне из-под мяса, за-
тем этим луком поливают сверху выложенное мясо и кусочки те-
ста.

В отдельную кастрюлю влить 4 черпака бульона, добавить 
воды, соль, довести до кипения и бросить ромбы из теста, отва-



Свадебные традиции народов Алтайского края92

рить их, как макароны, до степени «аль денте»38, не переваривая. 
Откинуть отваренное тесто на дуршлаг. 

Бешбармак подают на большом, предварительно подогретом 
плоском блюде. Выкладывают ромбы из теста, сверху на них мясо, 
поливая шурпой с луком. К мясу можно добавить тонко нарезан-
ные казы39. 

Наряды молодых и их родственников

Невеста надевала көйлек (платье) из красного бархата — цвет 
жизни и солнца. Современные невесты иногда выбирают белый 
наряд, но с красными акцентами. Саукеле (островерхая шапочка, 
которая могла быть высотой до 70 см) украшена кораллами, сере-
бром и подвесками (шолпы). Стоимость одного только головного 
убора невесты могла равняться стоимости сотни лошадей. Талию 
невесты украшал белбеу (пояс) с серебряными бляхами — как обе-
рег от злых сил. Отпугивал злых духов и звон подвесок (алқа), ви-
севших на груди. Перед обрядом беташар лицо невесты закрывала 
белая ткань. Кроме того, её лицо закрывали жемчужные нити, за-
менявшие фату. После свадьбы молодая жена надевала кимешек — 
головной убор, который обозначал её новый, замужний статус. 

Жених был одет в шапан (халат) синего или чёрного цвета, 
расшитый золотыми нитями. Поверх рубахи он надевал камзол 
(жилет). На голове молодого мужа была тахья (тюбетейка с геоме-
трическим орнаментом).

Костюмы других участников свадебной церемонии тоже были 
полны символизма. Так, мать невесты надевала платье в пастель-
ных тонах с вышивкой «біз құс» («птичья стая»), которая была 
символом связи с родом. Сваха (жаршы) облачалась в жаулык (яр-
кий платок) и передник с узором «қошкар мүйіз» («бараний рог», 
знак плодородия). Аксакалы приходили на свадьбу в белых чапа-
нах и тюбетейках, служивших символами мудрости и чистоты.

38  Синонимом итальянского термина «аль денте» может служить слово 
«недоваренный».

39  Домашняя колбаса из конины.



Казахская свадьба 93

Ритуальные предметы

Ряд предметов, которые использовались во время свадьбы, 
имели ритуальное значение. Чтобы благословить молодых, ста-
рейшина брал чашу с кумысом (кымыз аяк), отпивал и передавал 
её молодым, а те передавали дальше, пока кумыс не испивал са-
мый младший участник торжества.

Платок (шанышқы), в который заворачивали подарки для мо-
лодожёнов, после свадьбы вешали в доме как оберег. Знаком за-
щиты рода служило и копьё (найза), которое втыкали у входа в 
юрту жениха40.

Казахский свадебный обряд беташар 
в исполнении коллектива «Нур Алтай» 
Центра казахского языка и культуры 
АлтГПУ.

40  При подготовке этой главы были использованы источники:
1) Календарные обычаи и обряды народов Восточной Азии. Годовой 

цикл // Р. Ш. Джарылгасинова, М. В. Крюков (отв. ред.). — М.: Наука, Главная 
редакция восточной литературы, 1989. — 360 с. 

2) Казахи. Историко-этнографическое исследование. — Алматы: Казах-
стан, 1995. — 352 с.

3) Аргынбаев Х. А. Семья и брак у казахов. — Алма-Ата: Казахстан, 1973. 
4) Лобачёва Н. П. К истории сложения института свадебной обрядности 

(на примере комплексов свадебных обычаев и обрядов народов Средней 
Азии и Казахстана) // Семья и семейные обряды у народов Средней Азии и 
Казахстана; под ред. Г. П. Снесарева. — М.: Наука, 1978. — С. 144–175.

5) Аргынбаев Х. А. Свадьба и свадебные обряды у казахов в прошлом и 
настоящем // Советская этнография. — 1974. — № 6. — С. 69–77.



94

В Алтайском крае насчитывается 5 586 казахов, 
преимущественно в степной части региона: в Бурлинском, 
Кулундинском, Благовещенском, Михайловском, Угловском 
и некоторых других районах, а также в городах Барнауле 
и Бийске.

Казахи исторически были кочевым народом. В XVIII веке 
они постоянно перемещались со своими стадами скота 
по территории юга Западной Сибири и нынешнего 
Казахстана, в случае опасности откочёвывали  
в Китай и Монголию, а потом возвращались обратно. 
Формирование казахского населения на территории Алтая 
проходило на протяжении длительного периода.  
Ко второй половине XIX века в Алтайском горном округе 
казахское население, которое стало основой для казахской 
диаспоры41 современного Алтайского края, переходит 
к оседлому образу жизни. Окончательно национальный 
состав сложился к 1950-м годам, когда наблюдается 
наиболее равномерное расселение казахов среди русских, 
украинских и немецких поселений. 

41  Диаспора — часть народа (этноса), живущая вне страны своего про-
исхождения.

Армянская свадьба



Армянская свадьба



Гарик Геворгян,  
председатель Союза армян  
Алтайского края



Армянская свадьба 97

рмянский свадебный обряд  — уникальный ком-
плекс ритуалов и празднеств, который отражает 
этническую самобытность народа. Для армян 
свадьба  — великий праздник, наполненный весе-
льем и множеством национальных обрядов и обы-

чаев. Представители этого народа чтят свои традиции и верят, 
что их соблюдение приносит счастье и благополучие.

Традиционная семейная обрядность армянских 
переселенцев на территории Алтайского края является 
одним из наиболее устойчивых элементов этнической 
культуры. Армяне стремятся сохранить самобытность и 
уникальность своей этнической культуры. Свадебный обряд 
армян Алтайского края во многом сохраняет традиции, 
характерные для всего армянского народа, по-прежнему 
большую роль играет национальная предпочтительность 
многих традиционных черт.

В традиционном обществе, особенно среди крестьян, 
вступление в брак считалось обязательным для всех (за 
исключением людей с физическими или умственными 
недостатками). В брак полагалось вступать по 
старшинству, то есть младшие дети в семье женились и 
выходили замуж после своих старших братьев и сестёр. 
Категорически запрещались браки между кровными 
родственниками до пятого, а иногда и до седьмого колена. 
Не поощрялись неравные в социальном отношении браки. 
Армяне на торжество всегда приглашают огромное 
количество гостей — от самых близких до самых дальних 
родственников, друзей семьи и даже просто знакомых. 

А



Свадебные традиции народов Алтайского края98

Сватовство

Правом выбора невесты у армян была наделена мать жениха. 
При поиске подходящей пары для своего сына она учитывала не 
только происхождение девушки, но и её здоровье, трудолюбие, 
образованность и воспитание. Будущая свекровь обсуждала свой 
выбор с супругом, затем родители жениха выбирали среди близ-
ких родственников посредницу — та должна была провести пере-
говоры с родителями невесты. Если от матери невесты получали 
положительный ответ, то переходили к сватовству.

Согласно армянской свадебной традиции сватать отправля-
лись исключительно мужчины. Они озвучивали родне невесты 
цель своего приезда, просили одобрения на женитьбу их дочери 
и жениха, которого они представляли. Сторона девушки не могла 
дать положительный ответ сразу же, даже если её родители были 
согласны. Если бы они согласились сразу, это означало бы, что 
родители хотят побыстрее избавиться от дочери. Поэтому сваты 
приходили во второй раз. Обычно представители жениха прихо-
дили вечером, чтобы в случае настоящего отказа (а не продикто-
ванного приличиями) никто не увидел, что они возвращаются с 
неудачей.

Помолвка 

День помолвки оговаривали заранее, и, когда он наступал, в 
доме жениха собиралось много родственников. Они приносили с 
собой разные подарки для молодой избранницы. Сначала засто-
лье проводилось у жениха, потом в доме у невесты, также за боль-
шим праздничным столом.

Центральная фигура торжества  — кавор. Это посажённый 
отец, как правило, им был крёстный жениха или уважаемый че-
ловек из числа родственников жениха. Каворами также могли на-
зывать друзей жениха. Со стороны невесты такую же роль выпол-
няла каворкин. Во время помолвки кавор выводил невесту и её 
подружек и сажал их за стол к жениху. Молодая девушка прини-
мала подарки от гостей. После этого жених надевал на безымян-



Армянская свадьба 99

ный палец левой руки своей возлюбленной кольцо. Под конец 
помолвки кавор и отец жениха решали, в какой день будет прохо-
дить свадебное торжество. Эти два участника свадьбы обсуждали 
также то, какими будут расходы на праздник, сколько пригласить 
человек, какие блюда готовить, и другие вопросы. Они выбирали 
место проведения торжества, составляли свадебную программу.

По традиции перед празднованием свадьбы проводилась че-
реда обязательных обрядов. Первый из них — смотрины невесты. 
Он был нужен для того, чтобы молодожёны имели возможность 
видеться до свадьбы. Будущий жених со своей близкой родствен-
ницей приходил в дом невесты и приносил сладости матери и 
сёстрам девушки. Сладости также доставались соседским детям. 

Венчание

По традиции у армян брак без венчания не признавался, поэ-
тому церемония была обязательной для молодой пары. О дате вен-
чания договаривались заранее. Во время венчания один из друзей 
жениха должен держать над головами брачующихся скрещенные 
меч и ножны. Существовало поверье, что металл оберегает моло-
дых супругов от злых духов. Священник во время церемонии по-
вязывал жениху и невесте на руки (иногда на шеи) специальные 
шнуры (нарот) из красных и зелёных нитей, концы которых по-
крывались воском. Этот ритуал запрещал молодым супругам всту-
пать в близкие отношения, пока шнуры не снимут. А снять их мог 
только священник на следующий день, читая молитву. 

Наряды жениха и невесты

При подготовке к традиционной армянской свадьбе невеста 
не могла сама выбирать себе платье. Наряд искала, выбирала или 
заказывала у портных будущая свекровь. Сейчас эта традиция со-
блюдается довольно редко. Армянские невесты любят пышные 
свадебные платья, украшенные бисером и вышивкой. Это связано 
с представлением о том, что чем пышнее будет юбка невесты, тем 
больше девушку будут ценить в новой семье. Короткие наряды 



Свадебные традиции народов Алтайского края100

для невесты недопустимы, ведь скромность  — её главное укра-
шение. Довольно сдержанно должны выглядеть и гостьи. Часто 
женщины, приглашённые на армянскую свадьбу, выбирают яркие 
наряды, но отказываются от коротких платьев. Образ жениха и 
гостей-мужчин всегда торжественный: чёрный классический ко-
стюм, белая рубашка и галстук.

Если же говорить о традиционных свадебных нарядах, то пла-
тье невесты могло быть красного или зелёного цвета. В её облике 
должны были присутствовать определённые элементы. Напри-
мер, шёлковый пояс красного или фиолетового цвета, на котором 
было вышито имя невесты и слова на армянском: «На радость 
тому, кто будет носить». На невесте был надет вышитый перед-
ник, а орнамент вышивки служил защитой от сглаза. Само пла-
тье украшалось вышивкой на груди. Головной убор был обильно 
расшит монетами, жемчугом. К нему семью булавками крепилась 
фата длиной до колен. Украшений на невесте должно было быть 
много, чтобы их звон оберегал от сглаза. Невесту обряжала жена 
кавора, а подруги заплетали косы и помогали надеть украшения.

Наряд жениха представлял собой праздничный вариант тра-
диционного костюма, который шили из дорогих тканей, как пра-
вило, красного или зелёного цвета. Молодой муж был одет в белую 
рубашку, кафтан-архалук или в чоху (длинное пальто из шерсти), 
на груди у которого были газыри (кармашки для ружейных за-
рядов), голову украшала круглая шапочка-феска. Обязательные 
атрибуты мужского народного костюма тараз — серебряный пояс 
и висящий на нем кинжал в красиво украшенных ножнах.

Свадебное торжество

После венчания следовала свадьба  — официальная часть 
праздника. Согласно армянской традиции свадебное действие 
проходило в двух домах. В доме жениха закалывали быка, шея ко-
торого украшалась яблоками. Во время этого ритуала пели песни 
и танцевали молодые девушки. Жених должен был ножом сде-
лать надрез на шее быка, после чего положить нож в карман. Све-
жей кровью кавор смазывал жениху лоб. Мать парня должна была 



Армянская свадьба 101

взять нить и смочить её в этой крови. Нить хранилась до брачной 
ночи. Такой необычный ритуал ассоциируется у армян с деторо-
ждением, поскольку бык у них служит символом плодородия. 

Новобрачных в доме молодого супруга встречала свекровь. 
Когда молодожёны входили, она должна была перекинуть через 
плечо каждого из них по лавашу и посыпать на их головы изюм, 
орехи, конфеты и зерно. Иногда мать жениха давала им по ложке 
мёда или по кусочку шоколада. Она же ставила на пороге сво-
его дома под ноги две тарелки, принесённые из дома невестки. 
По традиционному армянскому обычаю первым разбить тарелку 
должен был молодой муж.

В доме у невесты проходило большое застолье, произноси-
лись тосты, звучала музыка. Но музыкальное сопровождение 
было скорее грустным, нежели весёлым, поскольку родители де-
вушки печалились, что их уже взрослая дочь покидает родной 
дом. В конце застолья жених и невеста танцевали, и в финале 
танца отец девушки соединял руки молодых и благословлял пару. 
После этого все возвращались в дом жениха, где и происходила 
большая часть всего праздника в честь рождения новой семьи.

Праздник сопровождался весёлыми песнями и танцами. Го-
сти во время празднования одаривали молодых подарками и 
деньгами. Гости со стороны жениха веселились от души, радуясь 
тому, что их жениху попалась такая замечательная невеста. Род-
ственники невесты вели себя более сдержанно, поскольку они 
испытывали печаль и им было горько от того, что невеста поки-
дает отчий дом.

Армяне начинали справлять свадьбы осенью, после того, 
как все сельскохозяйственные работы были окончены. Празд-
ник длился от одного до трёх дней. Из заколотого быка готовили 
кушанья для свадебного застолья. Стол на армянской свадьбе 
всегда был полон еды. На нём обязательно присутствовали све-
жая зелень (кинза, базилик, тархун), свежие овощи, лаваш, раз-
ные виды икры, сыры и фрукты. Для свадьбы пекли сладкий пи-
рог гата. Главным же блюдом на протяжении сотен лет остаётся 
шашлык (хоровац), перед подачей которого специально обучен-
ные официанты исполняют традиционный танец, держа в руках 



Свадебные традиции народов Алтайского края102

шпажки с этим деликатесом. Кроме домашнего вина и коньяка на 
столы в изобилии ставили минеральную воду, домашние лимо-
нады и компоты. На второй день гостям подавали хаш — горячий 
и острый бульон с мясом, который варился всю ночь.

Застолье начинается с тостов в память о покойных родствен-
никах, и только после них произносят тосты в честь молодожё-
нов, их родителей и родственников. 

Пир непременно сопровождается песнями и плясками. Ар-
мянская невеста, желающая преподнести подарок жениху и про-
извести хорошее впечатление на будущих родственников, разу-
чивает «Харси пар», что в переводе означает «танец невесты». Он 
исполняется под национальную музыку, а движения девушки на-
поминают движения грациозного плывущего лебедя. 

Музыка на армянских свадьбах зажигательная и звучит по-
стоянно, а танцуют традиционные танцы «Кочари», «Шалахо» и 
многие другие. Армянские танцы делятся на мужские, женские, 
одиночные и парные. Женские танцы отличаются скромностью, 
грациозностью, утончённостью и плавностью движений. Муж-
ские танцы очень темпераментны. На торжестве не принято жа-
ловаться на усталость, поэтому танцуют обычно до изнеможения. 
В весёлых танцах не участвует только мать невесты, ведь её дочь 
покидает родительский дом.

На армянских свадьбах обязательно звучат тосты. Тостую-
щих слушают с почтением и удовольствием. Гости соревнуются 
в красноречии и заранее готовят красивые, поэтичные, мудрые 
речи для поздравления молодожёнов. Те, кто поднимает тосты, 
рассказывают народные притчи, которые полны метафор и всегда 
заканчиваются житейским советом или мудрым наставлением 
жениху и невесте.

На армянской свадьбе не принято кричать «горько». Дело 
в том, что по традиции невеста должна хранить целомудрие до 
брачной ночи и не может целоваться с женихом на глазах у дру-
гих людей даже на собственной свадьбе. После торжественной 
церемонии бракосочетания или венчания молодые не целуются 
в губы, но жениху разрешено поцеловать невесту в щёку. Вместо 
«горько» в конце тоста гости произносят слово «туш».



Армянская свадьба 103

Чтобы новая семья жила в изобилии и достатке, молодожё-
нам принято дарить деньги и украшения из золота. По традиции 
гости не передают подарки в руки молодым, сбором денег зани-
мается мама невесты. Также на армянской свадьбе вручают не-
большие презенты и родственникам по линии жениха.

Свадебные обычаи

Большое значение придавалось целомудрию невесты. Чтобы 
удостовериться в том, что невеста была непорочна, наутро в дом 
приходили близкие родственницы и проверяли простыни после 
брачной ночи. Поздравив молодую, они дарили ей яблоко, в ко-
торое были вставлены серебряные монеты, а её матери посылали 
зарезанную курицу, красные яблоки и бутылку красного вина или 
коньяка, перевязанную красной ленточкой. В наше время матери 
невесты отправляют только корзину красных яблок.

До сегодняшнего дня сохранился старинный обычай, кото-
рый армяне чтут и не забывают. После основного празднования 
свадьбы начинается «разжигание костров». Холостые парни и не-
замужние девушки прыгают через пламя. Это связано с традици-
ями почитания огня и с Трндез (Терендез)  — праздником любви 
и брака. Его отмечают 13 февраля, в храмах в этот день служат 
праздничную литургию, после которой благословляют молодожё-
нов. Считается, что если прыгнуть через костёр, взявшись за руки 
и не расцепив их, то совместная жизнь будет долгой и счастли-
вой. На Терендез через костёр прыгали также женщины, желав-
шие иметь детей. В огне было принято сжигать старую одежду, 
чтобы с нею сгорели все беды, случившиеся в этом году.

Мать невесты могла прийти в дом зятя лишь через неделю 
после того, как свадебные гулянья закончатся. Она приносила с 
собой одежду дочери, мыло, расчёску и полотенце. Далее моло-
дая супруга мыла голову, а мать ей в этом помогала. Обычай на-
зывался «глухлва». Ранее он был обязательным и беспрекословно 
выполнялся, сейчас же он практически изжил себя и не практи-
куется. 



Свадебные традиции народов Алтайского края104

Запреты

Брак и семья очень значимы для армян. Возможно, поэтому 
существует ряд брачных запретов. К примеру, не приветствуется 
заключение брака между армянином и мусульманкой. Армянин 
имеет право вступать в брак лишь трижды, притом третий раз 
ему разрешено жениться лишь на вдове. Между кровными род-
ственниками брак запрещён.

Возвращение домой

До настоящего времени сохранился армянский обряд «дарц» 
(«верадарца»), или возвращение молодой жены спустя некоторое 
время после свадьбы в дом своих родителей  — прежде на сорок 
дней, а сейчас на 15–20 дней. В прошлом обычай возвращения 
домой совпадал с рождением ребёнка, сейчас «дарц» большей ча-
стью приурочен к какому-нибудь празднику.

На армянской свадьбе рады каждому гостю. Яркой и зре-
лищной её делает в том числе соблюдение вековых традиций. 
Именно уважение к традициям предков помогает создавать креп-
кие семьи, в которых любовь живёт долгие годы.

Свадебные рецепты

Аришта
На свадьбе у армян подают куриный суп с домашней лапшой. 

Его название «аришта» происходит от персидского слова «реште», 
которое означает нити или полосы.

Для супа берут 1,5 литра куриного бульона и 3 стакана аришты. 
На 1 кг муки берут два яйца, стакан воды и соль по вкусу. Тесто 
получается крутое, его разрезают на несколько частей и каждую 
раскатывают толщиной около 1,5 мм. Каждый лист сворачивают 
в рулет и нарезают на части шириной 3–4 мм. Затем полученные 
кружочки разворачивают, чтобы получилась лапша, расклады-
вают на противне или подносе и сушат. В сухом виде аришта мо-
жет долго храниться.



Армянская свадьба 105

Куриный бульон варят с добавлением лука, моркови и пряно-
стей. Под конец варки в него засыпают аришту и варят до готов-
ности. От прочих куриных супов с домашней лапшой армянскую 
аришту отличает заправка. Для заправки два сырых яичных жел-
тка растирают с двумя столовыми ложками сока лимона и вли-
вают в суп, но не доводят после этого до кипения. Суп подают с 
куском курицы и нарезанной свежей зеленью.

Гата
Гата — сладкий пирог, который армянки готовят на праздники, 

в том числе на свадьбу. Сохранилась традиция, когда невеста 
вместе с приданым привозит в дом жениха угощение  — пахлаву 
и гату. Гатой угощают девушек и женщин, которые помогают оде-
вать невесту перед свадьбой. Начинку для гаты называют хориз.

Для теста нужно взять: 500 г пшеничной муки, 100 г сливоч-
ного масла, 100 г сахара, 100 мл молока, 1 ч. л. ванилина, 1 ч. л. су-
хих дрожжей, 2 яйца и 0,5 ч. л. соли.

Сначала готовят опару: в тёплом (но не горячем) молоке рас-
творяют дрожжи, добавляют немного муки, чтобы получилась 
консистенция сметаны. Опару накрывают и ставят в тёплое место 
на полчаса. Затем взбивают яйца с сахаром, ванилином и сливоч-
ным маслом. В опару добавляют соль и яично-масляную смесь, 
перемешивают и постепенно добавляют муку. Замешивают плот-
ное тесто, которое перекладывают в посуду с крышкой и ставят 
на расстойку в тёплое место на 30–40 минут.

Для хориза берут 200 г сливочного масла (предпочтитель-
нее топлёное), 1 ст. л. ванилина, 1 ст. сахарной пудры, 300 г муки и 
1 желток. Масло и муку растирают руками до образования мелкой 
крошки, добавляя сахарную пудру и ванилин. 

Для формования пирогов тесто делят на три части. Их раска-
тывают на небольшие сочни и каждый смазывают топлёным мас-
лом. В середину каждого выкладывают хориз — начинки должно 
быть примерно столько же, сколько и теста. Края теста соеди-
няют, стягивая и стараясь придать будущей гате форму шара. 
Затем шар сплющивают и формируют пальцами и ладонями ле-
пёшку. Такая технология у народов Кавказа применяется при 



Свадебные традиции народов Алтайского края106

приготовлении осетинских пирогов и хачапури. Скалкой раска-
тывают лепёшку до толщины 1–1,5 см. Готовые гаты выкладывают 
на смазанный маслом противень или на бумагу для выпечки. Верх 
пирогов обильно смазывают желтком. На поверхность можно на-
нести узоры ножом или вилкой. Кроме того, пирог нужно нако-
лоть в нескольких местах, чтобы поверхность при выпечке оста-
валась ровной. Пироги выпекают в предварительно разогретой 
до 180 градусов духовке в течение 20–25 минут. Вынув из печи, 
пирог нужно выложить на полотенце и прикрыть сверху. Гату по-
дают остывшей к чаю или кофе42.

В Алтайском крае сегодня проживает 5 100 армян. 
Формирование армянского населения на территории 
региона связано с добровольными и насильственными 
переселениями на протяжении XX века. В 1949 г. на 
основании Указа МВД СССР № 00525 в районы Алтайского 
края было переселено более 15 тыс. чел. армян, которые 
были размещены в 27 районах, преимущественно в 
Бурлинском, Славгородском, Угловском, Сорокинском. 
После 1953 года часть переселенцев вернулась обратно, 
но многие остались на новой родине. Вторая волна 
переселенцев приходится на 1990-е годы, после распада 
СССР. Наибольшее количество армян в настоящее время 
проживает в городах Барнауле, Новоалтайске, Рубцовске, 
Бийске, а также в Тальменском, Павловском, Троицком, 
Шипуновском, Поспелихинском, Курьинском районах 
Алтайского края. 

42  При подготовке текста использовались воспоминания членов Со-
юза армян Алтайского края и их родственников, а также: Брак и обряды 
свадебного цикла / Армянский музей Москвы. URL: https://www.armmuseum.
ru/marriage-and-wedding-rituals (дата обращения: 20.09.2025) и публикации 
международной армянской газеты «Ноев ковчег»  — https://noev-kovcheg.ru/
mag/2014-14/4660.html

https://www.armmuseum.ru/marriage-and-wedding-rituals
https://www.armmuseum.ru/marriage-and-wedding-rituals
https://noev-kovcheg.ru/mag/2014-14/4660.html
https://noev-kovcheg.ru/mag/2014-14/4660.html


Татарская свадьба



Саида Аминова, 
председатель Местной  
национально-культурной  
автономии татар г. Барнаула



Татарская свадьба 109

вадебные традиции татарского народа сформирова-
лись под влиянием религиозных традиций ислама. 
Официально брак считался заключённым, если был 
совершён обряд никах. Обряд можно было провести 
в любом месте, например дома, но наиболее пра-

вильным считается заключение никаха в мечети. 

Живущие на Алтае татары бережно хранят традиции 
своего народа, в том числе свадебные.

Ислам предписывает мусульманину вступать в брак, поэтому 
неудивительно, что среди татар почти не было холостяков и ста-
рых дев. Браки заключались, как правило, по сватовству. Сторона 
жениха засылала сватов, которые представляли жениха в самом 
лучшем свете. Затем родители невесты отправлялись в дом же-
ниха и рассказывали его родственникам о достоинствах своей до-
чери. Сами жених и невеста на этих встречах не присутствовали. 

После этого родители жениха и невесты вели переговоры, на 
которых обсуждали условия заключения брака. Например, какие 
расходы стороны готовы понести на празднование свадьбы, где 
молодые будут жить, а также размер выкупа за невесту  — калым 
(или калын). Затем родителей жениха и сватов приглашали на 
сговор-помолвку, во время которого стороны обменивались по-
дарками. Сторона жениха могла передать часть калыма, сторона 
невесты — часть её приданого.

Сама свадьба проходила в доме невесты. Родители жениха 
привозили с собой выкуп и угощение: как правило, пару гусей, 
несколько пышных хлебов, пироги, чак-чак. До революции 1917 г. 
церемония регистрации брака была религиозной  — союз заклю-
чал мулла во время обряда никах. Согласие молодожёнов на брак 
подтверждали свидетели. Гулянья проходили отдельно для муж-
чин и женщин. Такая свадьба длилась два-три дня. В доме жениха 
свадьба устраивалась позже. Всё это время молодая жена продол-
жала жить в доме своих родителей, а молодой муж навещал её.

С



Свадебные традиции народов Алтайского края110

В 1920–30-е годы были распространены браки «убегом», 
когда невесту увозили, а родителям девушки лишь на следующий 
день сообщали об этом. Но никах и в этом случае обязательно 
проводился. В эти годы стали распространены и безрелигиозные 
свадьбы — кызыл туй (в переводе с татарского «красная свадьба»). 

Обряд никах сохранялся в отдельных населённых пунктах 
даже в советское время. Так, в 1980-е годы в некоторых районах 
Татарской АССР религиозный брак заключали 85 процентов мо-
лодожёнов, почти каждый четвёртый никах проводился родите-
лями без участия самих жениха и невесты. Как правило, никах со-
вершали за несколько дней до официальной регистрации брака, 
однако в некоторых местах мулла требовал предоставить свиде-
тельство о регистрации брака в органах ЗАГС.

В настоящее время религиозное бракосочетание (никах туй) 
стало практически обязательной частью свадьбы. Его проводят 
большинство российских татар, живущих в городах и сельской 
местности.

Никах

Свадебный религиозный обряд проводится обычно до ре-
гистрации брака и свадебного застолья. Между религиозной 
и гражданской церемониями может быть довольно большой 
промежуток времени. Иногда молодожёны регистрируют брак 
в ЗАГСе лишь после рождения ребёнка. Те, кто вступает в брак 
повторно или впервые в довольно взрослом возрасте, обходятся 
только никахом. Часто его проводят дома, хотя всё больше брачу-
ющихся выбирают обряд в мечети.

Мулла в присутствии гостей (обычно это родители и пожи-
лые родственники жениха и невесты) спрашивает согласие моло-
дожёнов на брак, делает запись в книге регистрации брака и чи-
тает соответствующие суры Корана, напутствует молодых. Затем 
священнослужитель вручает свидетельство о проведении никаха, 
которое, хотя и не обладает юридической силой, воспринимается 
как важный семейный документ. 



Татарская свадьба 111

Застолье

После никаха начиналось за-
столье. На застолье в честь никах 
туй приглашают старших род-
ственников. Гости приходят в 
закрытой одежде и в головных 
уборах. Женщины в платках, 
даже современные девушки мо-
гут прийти в хиджабах, мужчины 
в тюбетейках. Мужчин и женщин 
рассаживают за разные столы или 
на разных концах одного стола. На 
столах не будет алкогольных напитков, а 
поздравления молодым гости произносят без 
поднятия бокалов и без чоканья. Праздничные кон-
курсы и шутки должны быть сдержанными по своёму содержа-
нию.

На татарском свадебном столе главное место занимают тра-
диционные национальные блюда: суп-лапша, мясо с картофелем 
по-татарски, очпочмак, чак-чак, бэлиш, губадия и другие мучные 
изделия. 

Самое известное татарское блюдо  — это, пожалуй, чак-чак. 
Сейчас оно стало повседневным, а раньше это лакомство было 
принято готовить только на свадьбу. Невеста делала чак-чак сама, 
чтобы показать жениху, какая она умелица. Но и в наши дни чак-
чаку в свадебной трапезе отведена важная роль  — он завершает 
застолье.

Свадебный гусь

Ещё одно традиционное блюдо татарской свадьбы, с которым 
связан целый ритуал. Во-первых, гусь на свадебном столе дол-
жен быть обязательно. Эта птица считается символом семейного 
благополучия. Во-вторых, его может резать только мужчина, и 
только тот, кто умеет это делать. Ведь мясом гуся нужно наделить 



Свадебные традиции народов Алтайского края112

в первую очередь молодых, а затем и всех гостей на свадьбе, по-
этому кусочки должны быть очень тонкими. В-третьих, при раз-
делке гуся не должна сломаться ни одна косточка — это считается 
плохой приметой.

Свадебного гуся готовили и родственники жениха, и род-
ственники невесты. Но чаще по традиции птицу для празднич-
ного стола предоставляла сторона жениха  — её ощипывали и 
потрошили, а в доме невесты гуся уже запекали или варили це-
ликом.

Во время застолья блюда подают в определённой последова-
тельности — начиная с закусок и шурпы и заканчивая чаепитием 
со сладостями. Гуся подавали ближе к концу застолья, перед чаем 
с чак-чаком. 

Гуся выносили под благодарности жениху и невесте за при-
глашение на их свадьбу. Специальный человек принимался 
разделывать гуся большим и широким ножом. В разных регио-
нах невесте и жениху могли доставаться разные части птицы: 
невесте  — шея, жениху  — голова или невесте правые лапка и 
крылышко, а жениху — левые. 

Во вручение этих кусочков вкладывался определённый 
смысл, поэтому молодые получали напутствия. Если им давали 
крылышки, то говорили, что с этого дня их вольные крылья об-
резаны, не положено смотреть по сторонам, на других парней и 
девушек, нужно почитать и любить друг друга. После угощения 
молодых остального гуся делили между гостями.

Особое внимание после застолья уделялось приготовлению 
постели для молодых. Стелить постель приглашали женщину, 
удачливую в семейной жизни, это могла делать жена старшего 
брата невесты или подруги невесты, семьи которых считались 
счастливыми. 



Татарская свадьба 113

Обряды, дошедшие до наших дней

Отдельные народные свадебные обычаи ещё сохраняются в 
сёлах. В их числе:

— су юлы күрсәтү — показ невесте дороги к роднику. На сле-
дующий день после застолья невесте показывали путь к воде (су 
юлы) — к роднику или к колодцу, в котором она будет брать воду 
для того, чтобы готовить и убирать. Дорогу ей показывали ма-
ленькие дети со стороны жениха. Невеста одаривала их подар-
ками  — обычно вышитыми белыми платочками, которые счита-
ются символами любви и преданности. Для невесты обряд был 
испытанием  — как она несёт полные вёдра? Не расплескала ли 
воду? Жители деревни выходили посмотреть на молодую и по-
желать ей счастливой семейной жизни;

— өй киендерү — сундук невесты, или украшение дома жениха 
предметами домашнего убранства из приданого невесты. Все 
годы до замужества невеста училась рукоделию и готовила себе 
приданое. Перед свадьбой доделать недостающее приданое ей 
помогали подружки. В сундуке с приданым должны были быть: 
вышитое постельное бельё, в том числе две подушки с выши-
тыми наволочками, полотенца, платочки, занавески, а также оде-
жда для жениха и подарок для него — вязаные перчатки и шарф;

— килен токмачы — «невестина лапша», застолье, проводимое 
в доме жениха уже после свадьбы. На него приглашают старших 
родственников жениха и невесты. На нём обязательным блюдом 
является суп-лапша, приготовленный невестой. 

Сохраняется в сёлах и такой свадебный обычай, как привоз 
угощения родственниками жениха на никах, а родственниками 
невесты — на само застолье. Эти угощения обязательно парные — 
пара гусей, копчёных или варёных, торты, фрукты, чак-чак и дру-
гие сладости.

В городе и селе широко распространён традиционный ритуал 
встречи молодожёнов. Во время него молодых угощают чак-ча-
ком, мёдом и маслом, а невесте под ноги расстилают ковёр или 
кладут подушку с пожеланиями благополучной семейной жизни. 
Родители жениха встречают невесту на пороге дома со словами: 



Свадебные традиции народов Алтайского края114

«Пусть язычок твой будет сладким, как мёд, а душа мягкая, как 
пух». Иногда невесте предлагают окунуть руку в муку  — чтобы 
была хорошей хозяйкой. В ответ невеста может преподнести тра-
диционные подарки: отцу жениха — тюбетейку, а матери — белую 
лёгкую шаль.

Наряды жениха и невесты

Специального свадебного костюма у татар не было. Жени-
лись и выходили замуж в более нарядной повседневной одежде; 
её шили не из домотканой, а из купленной ткани, чаще шёлко-
вой. У сельских мужчин могли быть цветные шаровары, заправ-
ленные в сапоги. Невеста готовила для жениха свадебные онучи 
(портянки). А кое-где будущая жена вышивала для мужа нагруд-
ник. Обязательный элемент свадебного наряда — головной убор. 
Для мужчин  — чёрная бархатная тюбетейка. Для женщин  — вы-
шитый нарядный калфак (убор, похожий на колпак) или калфа-
чок-наколка, которая выглядела как маленькая тюбетейка и кре-
пилась заколками к платку или волосам. 

В городах образованные молодые люди могли вступать в брак 
в свадебной одежде европейского покроя, но головные уборы 
должны были быть традиционными. 

Сейчас, если молодые устраивают две свадьбы — религиозную 
и государственную регистрацию, для невесты готовят два наряда. 
Первый для никаха — платье в пол, скрывающее шею, руки и ноги. 
Вторым может быть обычное нарядное платье. Голова невесты 
покрыта платком, повязанным на арабский манер, или тюрбаном. 
Она может надеть калфак и покрыть его сверху белым платком. 
Наряд жениха — строгий костюм и традиционная тюбетейка.

Платье для никаха должно быть нарядным, торжественным, 
но скромным  — если вышивка, то без блеска и позолоты, если 
украшения, то в умеренном количестве. Фасон платья  — прямой 
или приталенный, иногда с баской. Цвет — белый, кремовый, бе-
жевый, розовый, серебристый или зелёный (цвет ислама). Платье 
может быть дополнено украшением из ткани, которое называется 
изю, а по виду представляет нагрудник.



Татарская свадьба 115

Фольклор

«Әпипә», или «Апипа» — весёлая народная песня, под которую 
на свадьбе могли плясать все гости. 

Бас, кызым, әпипә,
Син басмасаң, мин басам.
Синең баскан эзләреңә
Мин дә китереп басам.

Бас, кызым, әпипә,
Син басмасаң, мин басам.
әпипәнең калачларын
Ашап калыйм ичмасам.

Бас, кызым, әпипә,
Идәннәре селкенсен:
Идәннәре селкенсен дә
Кияү күңеле җилкенсен.

Бас, кызым, әпипә,
Сындыр идән тактасын.
Сындырсаң идән тактасын,
Кияү түләр акчасын.

Танец под песню «Апипа» в исполнении 
Рината Баширова (песня)  
и Альфии Слинько (танец).



Свадебные традиции народов Алтайского края116

Апипа43

Так пляшет Апипе,
Что под нею пол гудит.
Так пляшет Апипе,
Что под нею пол гудит!

Ты пляши, девчонка, пуще,
На тебя жених глядит,
Ты пляши, девчонка, пуще,
На тебя жених глядит.

Насквозь проломишь пол —
Это вовсе не беда,
Насквозь проломишь пол —
Это вовсе не беда,

Пусть жених за доски платит,
Доски — это ерунда,
Пусть жених за доски платит,
Доски — это ерунда!44

43  Перевод с татарского О. Арефьевой.
44  При подготовке текста главы использовались воспоминания членов 

Местной национально-культурной автономии татар г. Барнаула и их род-
ственников; Тепляков С. А. Мы  — татары: история татар Алтая и Барнаула 
от первых поселенцев и до наших дней. — Барнаул : Алт. дом печати, 2023. — 
367 с.



Татарская свадьба 117

Свадебный рецепт

Губадия — праздничное блюдо, которое татарские женщины не 
готовят каждый день. Это пирог со слоёной начинкой. В Сибири 
татары предпочитают включать в неё мясной фарш, в других реги-
онах могут готовить только сладкий или только мясной вариант.

Для теста потребуется: 300 мл кефира, 250 г сливочного 
масла, 1 ч. л. разрыхлителя. 

Охлаждённое масло нарезать мелкими кусочками, добавить 
муку и растереть руками до образования крошки. Отдельно сме-
шать разрыхлитель и кефир, затем вылить их в крошку, заместить 
тесто, при необходимости добавить муку. Оставить готовое тесто 
отдохнуть на 20–30 минут, накрыв полотенцем.

Для начинки: 500 г говяжьего фарша, 300 г риса, 2 головки 
репчатого лука, 6 яиц, 150 г изюма, 300 г зернистого творога, 
3 ст. л. сахара, 1–2 ч. л. соли.  

Пять яиц нужно отварить, очистить и мелко нарезать. Одно 
оставляют сырым для смазывания верха. Также нужно отварить 
рис. Изюм замачивают и потом промывают.

Творог смешивают со столовой ложкой сливочного масла и 
сахаром, ставят на слабый огонь для выпаривания влаги (обычно 
процесс занимает 40–50 минут). 

Лук чистят и мелко нарезают или измельчают в блендере, затем 
обжаривают на сковороде с одной ложкой сливочного масла. К луку 
добавляют фарш, перемешивают и обжаривают до готовности.

Приготовление: форму для выпечки нужно смазать сливоч-
ным маслом. Две трети теста отделяют и раскатывают, затем 
укладывают в форму, сделав бортики. 

На тесто выкладывают ровным слоем половину риса. Вторым 
слоем кладут творог. Третьим  — нарезанные яйца. Следующим 
слоем выкладывают обжаренный говяжий фарш, а на него вто-
рую половину риса. Последний слой начинки — изюм. Пирог за-
крывают оставшимся тестом, скрепляют края, а верх смазывают 
сырым и слегка взбитым яйцом. Перед отправкой в духовку верх 
пирога нужно наколоть вилкой в нескольких местах. Выпекают в 
разогретой духовке в течение часа при температуре 180 °С. 



Свадебные традиции народов Алтайского края118

Формирование татарского населения на территории 
современного Алтайского края начинается активно 
со второй половины XIX — начала XX в. переселенцами 
из Башкирии, поволжских губерний (Пензенской, 
Саратовской), а также Казанской губернии. Пополнили 
численно татарскую диаспору в регионе переселения  
1920–30-х годов из голодающего Поволжья. 

В настоящее время численность татар в Алтайском 
крае составляет 3 623 чел. Наибольшая часть татар 
проживает в городах края — Барнауле, Новоалтайске, 
Бийске, Рубцовске, Заринске, Славгороде.  
Татарские поселения находятся в юго-западной части 
Алтайского края: Угловском, Кулундинском, Михайловском, 
Ключевском районах. 



Кумандинская свадьба  
«Той тутпач»



Айша Амирова, 
заведующая Национально-культурным 
центром кумандинской культуры 
Красногорского района



Кумандинская свадьба «Той тутпач» 121

умандинский народ имеет свои традиции, обряды, 
обычаи, национальную одежду и кухню, устное на-
родное творчество, музыкальную и танцевальную 
культуру, национальные игры и особенности быта. 
Но большая часть уникальной культуры в относи-

тельно недавнем прошлом утрачена. Для кумандинцев важно 
возрождать и сохранять традиционную обрядовую культуру, так 
как она позволяет сохранять национальную идентичность.

Кумандинцы — коренной тюркский этнос (народ) Северного 
Алтая, начало формирования которого приходится на 
рубеж XVI–XVII вв. Территорией традиционного расселения 
кумандинцев с XVIII века являются оба берега реки Бии в её 
среднем течении со всеми притоками, а также оба берега 
р. Иша. 

Со времени вхождения в состав России (XVIII век) и 
до переписи 1926 года в официальных документах они 
значились как самостоятельный народ. Но в последующие 
годы были лишены этого статуса, и часть кумандинцев 
была записана как алтайцы, других стали записывать как 
русских, татар и шорцев.

В 1993 г. постановлением Совета национальностей 
Верховного Совета РФ кумандинцы были включены в 
Список малочисленных народов Севера.

Современные кумандинцы компактно проживают в трёх 
субъектах Российской Федерации: в Кемеровской области 
(Таштагольский район), Алтайском крае (г. Бийск, Бийский, 
Красногорский и Солтонский районы), Республике Алтай 
(г. Горно-Алтайск, Турочакский район). В Алтайском крае, 
по данным переписи 2020 года, их численность составляет 
1089 человек.

К



Свадебные традиции народов Алтайского края122

Свадебный обряд кумандинцев  — яркое и красочное дей-
ствие, которое длилось несколько дней. Согласно обычному 
праву у кумандинцев брачный возраст для юношей наступал в  
14–16 лет, для девушек  — 13–15 лет. В настоящее время моло-
дые кумандинцы предпочитают вступать в брак по достижении 
20 лет.

Надо отметить, что мужчины не могли брать себе жён из сво-
его рода (сёока) или вступать во внебрачные отношения с жен-
щиной одного с ним рода или разных по названию сёоков, но 
считавшихся родственными или братскими. Браки между их чле-
нами были запрещены (на кумандинском такой запрет называ-
ется алышпас).

В XIX–ХХ веках у кумандинцев существовало три вида свадеб. 
Первый  — колыбельный сговор  — существовал до конца XIX в. 
Его результатом могли быть неравные браки, когда родственники 
«сговаривали» совсем юных мальчиков и взрослых девушек или, 
наоборот, когда юную девушку отдавали за взрослого или пожи-
лого мужчину.

Второй способ  — сватовство. Он близок сватовству у других 
народов. К родителям девушки приходили сваты от жениха, кото-
рые договаривались о калыме и дате свадьбы.

Третий и самый распространённый способ — похищение не-
весты. Чаще всего девушку не увозили насильно, хотя и такие 
случаи бывали.

Похищение невесты

Брак путём похищения невесты заключался следующим об-
разом. Жених, предварительно получив согласие невесты, брал 
задаток (куланчы), чтобы потом при сватовстве она не отказалась, 
и договаривался с ней о дне похищения. В качестве задатка неве-
ста втайне от родителей отдавала жениху платок или полотенце. 
Жених тоже дарил ей что-нибудь и объявлял своим родителям о 
намерении жениться. В основном выбор сына одобрялся. 

В назначенный день жених приезжал верхом за невестой и 
приводил лошадь для неё. Он вызывал девушку из дома через 



Кумандинская свадьба «Той тутпач» 123

знакомую женщину (куупчын кижи). Та приводила невесту к ус-
ловленному месту. Жених, посадив невесту на коня, мчался с ней 
в свою деревню. Пока они скакали, жених всю дорогу держал по-
вод невестиной лошади в своих руках. Родственники невесты, 
обнаружив «похищение», нередко устраивали погоню. Если им 
удавалось догнать беглецов, то невесту отбирали, а жениха били 
или отпускали с миром. Если жениху удавалось уйти от погони, 
то потом играли свадьбу, на которой родственники невесты не 
присутствовали.

Похищенную невесту на два дня селили у родственников же-
ниха, ближайших соседей или даже в амбаре. Затем устраивали 
свадебный пир. Его называли «той тутпач» — по главному угоще-
нию, в приготовлении которого участвовали все родственники. 
Руководил проведением свадебного тоя отец или старший брат 
жениха. 

Для приготовления основного блюда закалывали барана или 
лошадь, чтобы сварить наваристый бульон с мясом. Словом «тут-
пач» называют мелко нарезанные кубики пресного теста, сва-
ренные в бульоне. Особенность приготовления этого свадебного 
блюда заключается в том, что его готовили представительницы 
женского пола разного возраста  — и взрослые женщины, и ма-
ленькие девочки. Они отщипывали маленькие кусочки теста от 
большого куска, которые потом закладывали в большой казан.

Свадебный шалаш

Чтобы нарядить невесту к свадьбе, рядом с домом жениха об-
устраивали свадебный шалашик (шалыг-одог) из семи-девяти бе-
рёзок. Их верхушки были связаны вместе и покрыты самотканым 
покрывалом яркого цвета: красным, оранжевым, бордовым. Таким 
же ярким и красивым было и свадебное платье невесты. Красный 
цвет в наряде кумандинских невест не случаен. Это цвет солнца 
и огня, он символизирует жизнь и домашний очаг. Пока невесту 
вели к шалашу, её лицо было закрыто покрывалом.

Жених заводил в шалыг-одог невесту, раскладывал перед ней 
костёр, ставил варить мясо, чтобы угостить подруг невесты в знак 



Свадебные традиции народов Алтайского края124

уважения и благодарности, и выходил наружу. 
К нему подходили молодые парни со словами:

Тогус кайын, ак кайын,
Ньаа кижинын чурты эмей.
Ак шырайлу кызстын
Чермеш уртен чер эмей.
Ньаа чаданды ол эмей.

Девять белых берёзок поставил,
Этот дом молодой белолицей невесте.
Расплетают её косы золотые
Девять берёзок молодых,
Этот дом для жениха,
Зажёг он там огонь,
Новую жизнь он начал там.

А в шалашике происходило таинство — переплетение кос не-
весте. Подружки расплетали её девичьи косы (их было от трёх до 
девяти) и причёсывали уже по-женски, то есть на две косы. Такая 
причёска называлась «тулун». Девушки снимали со своей подруги 
девичьи накосные украшения и украшали две косы женскими 
накосниками. Роль подружек невесты играли девушки, которые 
были младше её. Затем невеста и подружки выходили из шала-
шика, и родственница со стороны жениха повязывала невесте на 
голову платок. Родственники жениха говорили благопожелания 
молодым.

* * *
«Таш шельген чирде чаткан, кыс тушкен чурта чаткан».
«Брошенный камень лежит там, где упал, невеста живёт там, 

за кого вышла».
* * *

«Чаткан кунеринг, чарык пулзын, шалган кунер. Кварданг кооп 
болзын».

«Прожитые дни пусть будут светлыми, ясных дней пусть бу-
дет больше, чем пороха».



Кумандинская свадьба «Той тутпач» 125

* * *
«Алдын чин палар пасын, кийнинг чин урлюг мал тирсекте-

син!»
«Впереди пусть дети бегут, а позади табунами скот бежит».

* * *
«Чаткан чуртарынг абыр пулзын, узак чатух палар ырыстыг».
«Благополучной семьи вам, жизненный путь ваш пусть будет 

долгим, будьте счастливыми!»
* * *

«Ак сагыштыг палар, ак чолух палар, паргын чоларынг бургал-
зын, нанган солынг улештых пулзын». 

«Пусть души ваших детей будут чистыми, дорога их будет 
светлой, а возвращение всегда с прибылью!»

* * *
«Чуртанг шикан палар, уктух пулзын менген адынг чергу пул-

зын».
«Дети ваши пусть будут послушные и умные, лошадь под вами 

пусть будет иноходцем».
Дружки жениха обливали всех участников свадьбы водой, а 

зимой «куряли» в снег. Когда тутпач был готов, жениху на грудь 
или левую руку вешали полотенце, а в руках он держал деревян-
ное блюдо (тепши). В него накладывали варёное мясо и тутпач. 
Жених заносил угощение в дом отца и ставил на стол. После 
этого приводили в дом невесту. 

Подношение духу жилья

Кумандинцы верили, что мир вокруг населён не только 
людьми, но и духами, которые способны влиять на жизнь людей. 
Наиболее почитали духов-покровителей своего рода, семьи и в 
определённых жизненных ситуациях, например при создании 
новой супружеской пары, воздавали им почести. 

В начале свадебного тоя шаман, присутствовавший в доме, 
или старейшина, знавший слова благословения (алгыш сос), уго-
щал «хозяина жилья» (шалыг или урген ээзи), черпая тутпач лож-
кой из тепши и разбрызгивая его по углам со словами:



Свадебные традиции народов Алтайского края126

«Четырёх углов силачи,
Имеющие посох из жёлтой акации!
Узкой двери силачи, ешьте!
У молодого прута очаг зажёгся.
Пусть надетая шуба не снимается,
Пусть лошадь, на которой он ездит, не спотыкается,
Пусть будет как белый заяц,
Пусть живут, пока не выпадут коренные зубы,
Пусть живут до той поры, 
Когда подтягивают нижнюю челюсть;
Пусть услышат голос кукушки,
Увидят распускающиеся деревья,
Пусть топчут зелёную траву.
В народе пусть имеют свою долю.
Если к реке пойдёт, пусть будет удачливым,
Если в тайгу пойдёт, пусть будет добычливым!
Пусть эти двое будут долголетними,
Пусть никогда не умирают».

Застолье

После этих пожеланий молодые должны были отведать тут-
пач, который символизировал душу ребёнка (кут). Так, по пред-
ставлению кумандинцев, новобрачным передавалась душа буду-
щего ребёнка. Молодые первыми ели свадебный тутпач. Затем 
его пробовал благословляющий, и лишь после него начинали 
угощать всех присутствующих. Каждого из них наделяли куском 
мяса. Лучшие куски подавали дяде жениха по материнской ли-
нии, который считался самым близким родственником. Тутпач 
был единственным праздничным блюдом, именно свадебным. 
На свадьбе присутствовал весь род, и готовили его все родствен-
ники. Гости на свадьбу приходили со своими чашками и ложками. 
За стол не садились, ели стоя или присаживались, где им удобно. 
Уже позже стали угощаться за столом.

Когда гости и родственники съедали мясо и тутпач, их при-
глашали за стол и начинали угощать крепким напитком — аракой. 



Кумандинская свадьба «Той тутпач» 127

Один из сидящих за столом занимался сбором пожертвований 
для молодых, как правило, это были деньги. Дарили также скот: 
овец, коров, лошадей (количество зависело от возможностей да-
ривших).

Обычно свадьба у кумандинцев продолжалась два-три дня. 
На богатой свадьбе устраивали различные спортивные развле-
чения: скачки (сактыт шабчылар), бега (чарыш) и борьбу (куреш). 
Победитель получал большой мосол с мясом (уйлук).

После завершения свадебных торжеств берёзки от свадеб-
ного шалаша уносили в лес и сажали в землю. Существовала на-
родная примета: если хотя бы одно деревце приживётся, то се-
мейная жизнь новобрачных сложится счастливо.

Родительское прощение (простины)

Если невеста была похищена, в день тутпача родственники 
жениха отправлялись к родителям невесты с угощением, чтобы 
поговорить о примирении (чараш). Приехав, они должны были 
договориться о дне, когда молодые прибудут к родителям, чтобы 
получить их прощение. Желательно, чтобы встреча состоялась, 
когда родится ребёнок. Молодые были уверены, что после рожде-
ния первенца их простят. Также представители жениха договари-
вались о калыме. 

В назначенный день молодые, родители жениха, его дядя, 
братья и тётки отправлялись к родителям невесты. Встречая их, 
несколько групп родственников невесты требовали откуп за пень 
(тонош араазы), за ворота (паритке араазы), за двери (ежик ара-
азы). Войдя в дом после всех этих препятствий, приезжие сто-
яли, в то время как родители невесты и их родственники сидели. 
На женихе была надета шапка. Родители жениха ставили перед 
ними бочонок с аракой. Отец жениха обязан был на стену в пе-
реднем углу дома повесить шкуру выдры и положить деньги.

Размер требуемого калыма был известен заранее, так что отец 
жениха выкладывал требуемую сумму. Калым вносился в основ-
ном деньгами, и, кроме того, полагалось дать ещё лошадь. В от-
личие от калыма размеры приданого не определялись. После 



Свадебные традиции народов Алтайского края128

уплаты калыма родители невесты приглашали гостей за стол. Се-
стра матери невесты снимала с жениха шапку, из чего следовало, 
что жених и невеста окончательно прощены. Заканчивалось при-
мирение застольем.

Калым не всегда отдавали сразу. Если жених был из небога-
той семьи, он мог отдавать калым несколько лет, за это время в 
семье могло родиться несколько детей.

По описаниям обрядов, приведённых в этнографических ис-
следованиях, в селе Красногорском был реконструирован сва-
дебный обряд «Той тутпач», разработана и применена методика 
его проведения. В 2018 году впервые было предложено брачую-
щимся провести фрагмент свадебного обряда «Той тутпач» на-
ряду с церемонией бракосочетания в ЗАГСе Красногорского 
района. Так появилась возможность проводить свадебный обряд 
как театрализованное представление в учреждениях культуры, в 
туристических программах, как элемент церемонии при государ-
ственной регистрации брака45.

45  Текст главы подготовлен по воспоминаниям Лидии Григорьевны 
Елбаевой (1945 г. р.) и Лидии Онысовны Кукоевой (1941 г. р.), уроженок 
с. Алешкино Красногорского района. 

Аткунова Д. А. Кумандинский свадебный обряд: традиции и совре-
менность // Макарьевские чтения : материалы XVIII Международной на-
учно-практической конференции, Горно-Алтайск, 21–22 сентября 2023 г. / 
ответственный редактор В. Г. Бабин. — Горно-Алтайск : БИЦ ГАГУ, 2023. — 
С. 305–311. 

Алтайская свадьба



Алтайская свадьба



Свадебные традиции народов Алтайского края130

Елена Клишина,  
член Союза российских писателей

Тамара Садалова, 
член Союза писателей России,  
д.ф.н., старший научный сотрудник 
Научно-исследовательского 
института алтаистики  
им. С. С. Суразакова, г. Горно-Алтайск 



Алтайская свадьба 131

вадебный обряд — один из самых значимых в тради-
ционной культуре алтайского народа и потому со-
храняется и в наши дни. Как отмечают современные 
исследователи, в последние десятилетия для алтай-
цев проведение свадьбы по традиционным канонам 

стало престижным. Традиционная алтайская свадьба — это целый 
ряд обычаев, которые утверждают ценность и значимость семьи. 
Свадебный обряд  — символ создания семьи как продолжения 
рода, а также соединения двух родов, двух семей и двух любящих 
людей. 

В традиционном мировоззрении алтайцев вступление в брак 
считалось обязательным для человека, а безбрачие воспринима-
лось как неполнота его жизненного цикла. Про людей, не создав-
ших семью, говорили: куру кижи — «пустой человек». 

Свадьбы между представителями одного рода или двух род-
ственных родов (сеоков) не допускались. При выборе невесты 
предпочтение отдавалось девушке из рода матери юноши-же-
ниха. 

Дети одной семьи должны были жениться или выходить за-
муж по старшинству. Если младший брат женился раньше стар-
шего, то считалось, что он забирал его счастье. Во время своей 
свадьбы младший брат должен был попросить прощения у стар-
шего и подарить ему рубашку. Если младший ребёнок опережал 
старшую сестру, то должен был подарить ей серьги. Двое родных 
братьев не могли играть свадьбу в один год. Однако родные сё-
стры или родные брат и сестра могли выходить замуж или же-
ниться и в течение одного года. 

Лучшим временем для заключения брака и проведения 
свадьбы считался период новолуния. Сватовство нельзя было 
проводить на восходе и на закате солнца, а также ночью.

В XIX веке исследователи замечали, что у северных и южных 
алтайцев свадебные обряды отличаются. У южных чётко выде-
лялось несколько этапов: сватовство, сговор родителей, выплата 
калыма и приданого, поездка за невестой, знакомство невесты 
с очагом её нового жилища, свадьба. У северных алтайцев в то 

С



Свадебные традиции народов Алтайского края132

время сохранялись такие обычаи, как умыкание невесты, разжи-
гание своего огня, праздничное угощение у родителей жениха и 
невесты. В настоящее время обряд включает сговор, сватовство, 
свадьбу в доме жениха (той) и послесвадебное празднество в 
доме девушки (белкенчек).

Сговор (Сёстёш)

Это первый этап обряда сватовства, который предполагал 
достижение договорённости между парнем и девушкой, предло-
жение брака. Раньше сговор совершался во время игр молодёжи. 
Само предложение и ответ девушки на него было принято про-
износить не прямо, а в иносказательной форме. Быстрое согласие 
считалось неприличным. В настоящее время распространены 
два вида сговора. Первый — между парнем и девушкой, второй — 
между их родителями, но сейчас он носит чисто символический 
характер. За девушкой сохраняется право отказать парню, а если 
она согласилась, жених может совершить ритуальное умыкание 
невесты.

Раньше вариантов сговора было больше. Одним из них был 
так называемый колыбельный сговор, когда родители договари-
вались о свадьбе своих детей едва ли не сразу после их рождения.

До свадьбы парень мог сделать девушке подарок (белек) как 
подтверждение его чувств и намерений. Таким подарком могли 
быть кольцо, перстень, накосное украшение или его элемент. 
Если девушка принимала подарок, то это означало, что её чувства 
взаимны. Ответный её подарок был выражением согласия выйти 
за него замуж. 

До начала ХХ века иногда практиковалось и похищение де-
вушки без её согласия. К такому способу прибегали, когда другие 
виды сговора успеха не приносили или когда девушка не была 
знакома с будущим мужем. В более ранние времена похищенную 
девушку увозили на лошади, завернув её в войлок и положив по-
перёк седла лицом вниз, что демонстрировало её уход из-под по-
кровительства её родовых духов. Если родственники в течение 
ночи догоняли похитителей девушки, то они спрашивали у неё, 



Алтайская свадьба 133

согласна ли она остаться или желает вернуться домой. Если де-
вушка соглашалась остаться, то за неё новые родственники отда-
вали шаалта (подарки) в знак примирения. Если не соглашалась, 
то её возвращали домой.  

Символическое умыкание с согласия девушки было одним из 
частых способов заключения брака. Оно совершалось вечером — 
считается, что в такое время духи, оберегающие род девушки, ме-
нее бдительны и этого не заметят. В процессе умыкания нельзя 
было мешать жениху — например, перегораживать ему дорогу, ру-
гать его. В умыкании могли участвовать друзья жениха, его брат, 
дядя по матери (таай, таайы)  — последнему в свадебном обряде 
отводится весьма важная роль. После умыкания парень приво-
дил девушку в дом своих родителей, мать жениха надевала ей на 
голову платок (обычно белого цвета) и угощала молоком. После 
умыкания родители парня устраивали небольшое торжество и 
отправляли кого-нибудь к родителям невесты с вестью о том, что 
их дочь умыкнули и теперь нужно назначить день сватовства.

Сватовство (Куда)

В сватовстве участвовали люди из счастливых и полных се-
мей, а возглавить церемонию приглашали пожилого уважаемого 
человека и дядю жениха по материнской линии. Сваты везли с 
собой так называемый «сосуд согласия» с молоком. К его гор-
лышку были привязаны кыйра (ленточки ткани), арчын (можже-
вельник), выпечка, талкан46, спиртные напитки и другие угоще-
ния. В зависимости от территории и местных обычаев сватовство 
могло состоять из двух-четырёх приездов сватов.

В дом родителей невесты входило чётное число людей. При-
шедшие садились на корточках у входа в жилище, произносили 
слова приветствия. Вдовы, бездетные и разведённые не могли 
участвовать в сватовстве, так как считалось, что их присутствие 
навлечёт на молодых несчастье. Если сваты ехали издалека, то по 

46  Мука из ячменя для приготовления горячего питательного напитка 
на основе чая с добавлением топлёного масла.



Свадебные традиции народов Алтайского края134

пути останавливались на каждом перевале и воздавали почести 
духам, привязывая ленты, делая подношения.

В свадебном обряде алтайцы большое ритуальное значение 
придавали молоку и можжевельнику. Молоко символизирует чи-
стоту и святость, считается «белой пищей» и служит символом 
веры, которую сами алтайцы называли «белой». Можжевельник — 
символ защиты и очищения. Поэтому в начале сватовства гости 
должны были положить в огонь очага в доме родителей невесты 
арчын — ветку можжевельника, а другую передать родителям не-
весты. Огонь в очаге окропляли молоком и затем пиалу с ним пе-
редавали отцу и матери невесты, далее всем присутствующим по 
ходу солнца. Сваты ожидали, что скажут родители невесты. Роди-
тели девушки не принимали сватов с первого раза  — считалось, 
что этим они принизят себя и свою дочь. Раньше сваты могли 
сидеть у порога сутками и даже неделями, сейчас это длится не 
дольше нескольких часов. Сваты брали на себя статус просящих, 
потому что несли «вину» за умыкание невесты и её предстоящий 
переход в семью мужа.

Дав согласие на брак, родители невесты называли тех своих 
родственников, которых нужно посетить с подарками и пригла-
сить на семейный совет. Сваты разделялись и ехали по назван-
ным адресам. Собравшиеся родственники невесты обсуждали 
ряд важных свадебных вопросов: дату свадьбы, дату проведения 
обряда белкенчек, размер выкупа за невесту. Выкуп называется 
шаалта, как правило, это сладости, одежда, чай, крепкие напитки. 
Состоятельные семьи могли выплатить калым мехами, скотиной, 
деньгами.

Подготовка к свадьбе

Подготовка к свадьбе включала два важных ритуала — шитьё 
занавеса для невесты и строительство свадебного аила. Обя-
зательным элементом алтайской свадьбы являлся обычай за-
крывать лицо невесты свадебным занавесом  — кёжёгё. Занавес 
обычно шила сестра жениха из куска белой ткани размерами 
примерно три метра в длину и один метр в ширину. Белый цвет 



Алтайская свадьба 135

символизирует чистоту помыслов молодых, их искреннее жела-
ние создать семью. С двух сторон занавес украшали кисточками 
ярких цветов — голубого, жёлтого, оранжевого, красного, а также 
белого. В Улаганском и Кош-Агачском районах Республики Алтай 
занавес мог состоять из двух полотен, а также быть сшитым из 
цветной ткани.

Свадьба проводилась в доме жениха, поэтому за несколько 
дней во дворе дома или рядом с ним начинали строить свадеб-
ный аил. Если такой аил уже имелся, его непременно поднов-
ляли: перекладывали крышу, меняли внутреннюю обшивку и 
обязательно ставили новый забор или новую калитку. В стро-
ительстве аила участвовали сам жених, его дядя по матери, 
племянник, неженатые юноши, а также женщины, состоящие в 
счастливом браке. В настоящее время строительство аила мо-
жет быть сымитировано  — обозначено тремя жердями без по-
крытия, между которыми в центре ставят железный очаг, а в 
месте предполагаемого дымохода закрепляют ветки берёзы как 
знак создания новой семьи. По окончании строительства аила 
было принято угощать его участников мясным супом с ячмен-
ной крупой.  

Первый день свадьбы

Алтайская свадьба, точнее, её первый день в доме жениха, 
называется той. Лучшим днём для заключения брака считался 
третий-четвёртый день новолуния. Знаком того, что в этом доме 
играют свадьбу, служили ветки берёзы, прикреплённые утром на 
крыше аила. В день свадьбы были открыты ворота, и на праздник 
мог прийти любой человек.

Утром дядя жениха совершал алас — обряд очищения аила пу-
тём окуривания дымящимися ветками можжевельника. В обязан-
ности дяди-таайы также входило срезать две берёзки, к которым 
будет привязан свадебный занавес. Берёзки следовало срубить 
утром с восточного склона горы с благопожеланиями, окропив 
молоком в сторону восхода солнца. У берёз не должно быть раз-
двоенной верхушки — знака несчастливой семейной жизни. 



Свадебные традиции народов Алтайского края136

В аиле собирали дарственное имущество жениха — у почёт-
ного места (тёр бажында) ставили сундук, рядом с ним  — за-
правленную кровать. Здесь же складывали свадебные подарки. 
Такой ритуальный свадебный предмет, как сундук для прида-
ного (баш кайырчак), должен был быть не только у невесты, но 
и у жениха. На такой сундук нельзя было садиться. Когда мо-
лодая жена рожала, её сундук открывали, чтобы роды прошли 
благополучно.

Обряд введения невесты в дом жениха

Раньше перед свадьбой невеста должна была несколько дней 
находиться в доме у старших родственников жениха, например, 
у женатого старшего брата. Сейчас эта традиция соблюдается в 
усечённом варианте: невеста проводит в доме родственника же-
ниха несколько часов в день свадьбы, дожидаясь, когда за ней 
придут.

За невестой отправляется группа женщин  — это родствен-
ницы жениха по линии матери и родственницы невесты. Когда 
за невестой приходят, родственники жениха требуют символи-
ческий выкуп в виде угощения, просят спеть песню или отгадать 
загадку. В этом доме невесту должны досыта накормить, чтобы её 
семейная жизнь в доме мужа была изобильной.

К свадебному аилу невесту ведут или везут верхом, держа 
перед ней занавес кёжёгё. Право нести занавес получают пле-
мянники жениха (с левой стороны) и невесты (с правой). На 
этом пути невесте нельзя переходить дорогу или идти ей на-
встречу. 

Занавес кёжёгё наделён двумя значениями. Первое — символ 
чистоты невесты. Второе  — защита девушки от злых духов на то 
время, когда она уже вышла из-под защиты духов родительской 
семьи, но ещё не перешла под защиту духов семьи жениха. По-
сле свадьбы этим полотном занавешивали супружескую кровать. 
Раньше, если один супруг умирал, часть кёжёгё клали вместе 
с ним: к мужчине  — ту часть, которая была в изголовье, к жен-
щине — ту, которая закрывала изножье.



Алтайская свадьба 137

В качестве оберега жениха от воздействия злых ду́хов слу-
жило то, что вместо себя за невестой он отправлял людей из дру-
гого рода — невесток своей семьи и племянников по материнской 
линии.

Обряд заплетения кос

В свадебный аил невесту вводили по женской стороне и уса-
живали на приготовленную кровать. Она по-прежнему была за-
крыта занавесом, за которым снохи из родов жениха и невесты 
под определённые ритуальные песни проводили обряд запле-
тения кос. Обряд доверяли провести женщинам, состоящим в 
счастливом браке и имеющим много детей. Невесте заплетают 
две косы на ровный пробор, смазывая волосы молоком с добав-
лением можжевельника. Если она не была ранее замужем, волосы 
заплетают по направлению вверх. Если для невесты это второй 
брак, то волосы заплетают по направлению вниз. Вдовам при по-
вторном выходе замуж заплетали без пробора и только концы во-
лос.

Закончив с причёской, на невесту надевали чегедек (верхняя 
безрукавная одежда) и кураан борук (островерхая шапка) — атри-
буты замужней женщины. Обряд заплетения кос символизирует 
не только смену статуса с девичьего на замужний, но и переход в 
другую семью, под защиту её духов. После этого ритуала девушка 
перестаёт быть «чужой» и становится «своей». Невестка, замуж-
няя женщина у алтайцев называется келин.

Когда невеста была готова, дядя совершал обряд открывания 
кёжёгё  — он делал это плёткой (камчы), прикладом ружья или 
двумя-четырьмя ветками можжевельника. После этого занавес, 
который теперь считался оберегом молодых, ставили возле кро-
вати. Жениху и невесте давали выпить молока с маслом и ста-
вили перед ними чашу с мясом (тепши). После открытия занавеса 
право произнести благопожелания молодым получали другие 
родственники. 



Свадебные традиции народов Алтайского края138

Обряд разжигания огня

В день свадьбы дядя жениха по матери проводил обряд раз-
жигания огня (башпаады). Он привязывал к треножнику ритуаль-
ные ленты (кыйра) и нутряной жир, разжигал огонь и клал в него 
веточки можжевельника, сопровождая свои действия благопоже-
ланиями новой семье. Дядя жениха желал молодым счастья, здо-
ровья, рождения здоровых детей, изобилия и богатства. Разжига-
ние огня в свадебном обряде алтайцев символизирует создание 
новой семьи, получение благословения от духов, приобщение не-
весты к семье мужа.



Алтайская свадьба 139

Обряд продажи невесты

В день свадьбы также проводился обряд «продажа невесты» 
(келин садары). Роль невесты в этой игре исполнял её племянник, 
одетый в зимнюю одежду замужней женщины. Родственники де-
вушки нахваливали переодетую «невесту» и предлагали выкупить 
её. В качестве выкупа назначали песню или танец в исполнении 
родственников жениха или подношение напитков.

Во время всех значимых традиционных мероприятий, таких 
как свадьба, мясные блюда готовил специально назначенный по-
вар  — казанчы. Им мог быть только мужчина. К приготовлению 
свадебной пищи не допускался человек, если в текущем году у 
него умер кто-то из семьи или близких родственников.

К концу первого дня свадьбы девушка, уже в статусе келин, 
проводила ритуал первого заваривания чая. Она готовила чай с 
молоком и солью, а молодой супруг помогал ей принести воды, 
развести огонь. Это было одно из испытаний невестки и про-
верка бытовых навыков молодожёнов. 

Второй день свадьбы (Байтал-баш) 

Второй день свадьбы называется байтал-баш  — по ритуаль-
ному угощению, для которого варят голову коня и внутренности 
баранов, заколотых к свадьбе. В этот день молодые муж и жена 
тоже должны были продемонстрировать свои хозяйственные на-
выки: сварить мясо, приготовить чай, угостить присутствующих.

Дядя жениха через дымоход аила выбрасывал наружу крайнее 
длинное ребро или большую берцовую кость животного. Примета 
означает, что тот из парней, кто её поймает, тоже скоро женится. 
Раньше было принято, чтобы кость ловили только родственники 
жениха — иначе счастье может уйти из дома. Если кость поймал 
кто-то из другой семьи, то её у него выкупали.



Свадебные традиции народов Алтайского края140

Белкенчек

Белкенчек  — это обряд свадьбы, который проводится в доме 
родителей невесты после свадьбы в доме жениха. Название «бел-
кенчек» в переводе с алтайского языка означает целиком сварен-
ную заднюю часть туши животного. Согласно традиции родители 
невесты не могли участвовать в самой свадьбе и присутствовать в 
этот день в доме жениха. Считалось, что так происходит отделе-
ние девушки от родительской семьи и её переход в семью мужа. 
Но родителям невесты тоже следовало оказать должное уваже-
ние, поэтому большая свадебная делегация, в которую входили 
молодожёны, родители жениха и некоторые его родственники, 
везли в подарок белкенчек — сваренную заднюю половину туши 
животного (лошади, овцы, барана) «с тёплым дыханием». Вме-
сте с нею привозили и другое угощение — топлёное масло, курут 
(сырчик), быштак (брынзу), молоко. Церемонию снова возглавлял 
таайы — дядя жениха по матери.

Во время этого визита происходила символическая покупка 
сундука невесты  — приданого, в которое входили посуда, по-
стельное бельё, одежда, дорогие ткани. Его начинали готовить, 
когда будущей невесте исполнялось пять лет. В качестве выкупа 
за приданое могли попросить исполнить песню, сыграть в игру. 
Затем родители жениха передавали матери невесты так называ-
емую «плату за грудное молоко» — как благодарность за воспита-
ние дочери, знак уважения и пожелание достатка.  

Во время разных этапов свадьбы, в том числе белкенчека, 
проводили обряд опоясывания. К окончанию свадьбы родители 
жениха опоясывали родственников невесты, а во время белкен-
чека, наоборот, родители невесты опоясывали родственников 
жениха, а также самих молодожёнов тканевыми поясами в знак 
признания новых родственников. Молодым супругам при этом 
ещё и дарили пиалу.

Все свадебные мероприятия завершались обрядом провода 
сватов. Их сопровождали до выезда из села или до определён-
ного места, угощая напоследок. Это тоже считалось проявлением 
уважения к новым родственникам.



Алтайская свадьба 141

Послесвадебные обычаи

После свадьбы на молодую жену в семье мужа налагался ряд 
запретов. Так, нельзя было обращаться напрямую к старшим род-
ственникам мужского пола, только через третье лицо. Нельзя 
было называть по имени свёкра и старших братьев мужа как в их 
присутствии, так и в отсутствии. Считалось, что прямое обраще-
ние и называние по имени может привлечь внимание злых духов, 
причинить вред. В настоящее время этот запрет соблюдается не 
так строго или не соблюдается вовсе. 

Раньше было принято, чтобы после рождения первенца (при-
мерно спустя год после свадьбы) молодые супруги нанесли ро-
дителям жены послесвадебный визит. Сейчас это происходит 
гораздо быстрее, вскоре после белкенчека. Во время традицион-
ного визита молодожёны должны посетить чётное число домов — 
дом родителей, дедушки, бабушки, старшего брата невесты и т. д. 
С собой молодые должны принести арчын и угощения, прекло-
нить колено перед родителями и угостить их молоком. В ответ 
родители угощают их чегеном (кисломолочным напитком), да-
рят зятю меховую шапку, дочери  — серьги, другие золотые либо 
серебряные украшения или одежду. Было принято также делать 
взаимные подарки в виде скота — дойных животных, жеребёнка, 
ягнёнка. Считается, если не провести такой обряд, молодым пе-
рестанет сопутствовать удача47.

47  Описание свадебных традиций подготовлено по материалам:  
Алтайский этнографический словарь / редкол.: Н. В. Екеев (отв. ред.), 
Э.  В.  Енчинов (науч. ред.), С. В. Абысова и др.  — Горно-Алтайск, 2025.  — 
372 с.; Тадышева Н. О. Свадебные обряды. Этнографическое описание //  
Обрядность в традиционной культуре алтайцев.  — Горно-Алтайск, 2019.  — 
С.  448–469; Баяндина  А.  В. Свадебные традиции алтайцев // Материалы 
LХI  российской (с международным участием) археолого-этнографической 
конференции студентов и молодых учёных. — Иркутск, 2021. — С. 198–199.

https://elibrary.ru/item.asp?id=46462008&selid=46462121
https://elibrary.ru/item.asp?id=46462008&selid=46462121
https://elibrary.ru/item.asp?id=46462008&selid=46462121


Свадебные традиции народов Алтайского края142

Алтайцы — тюркский коренной народ Южной Сибири, 
вошедший в состав Российской империи в середине 
XVIII века. 

Этноним «алтайцы» являлся собирательным для всех 
тюркоязычных коренных жителей Горного Алтая. 
Исследователи XIX–XX веков выделяли группы «северных 
алтайцев» (кумандинцы, тубалары, челканцы) и «южных 
алтайцев» (алтай-кижи (собственно алтайцы), теленгиты, 
телёсы, телеуты), отличающиеся языком, культурой и 
хозяйством. В 1993 году некоторые из названных групп 
(кумандинцы, челканцы, тубалары, теленгиты) получили 
статус коренных малочисленных народов Севера, Сибири 
и Дальнего Востока и нередко стали рассматриваться как 
самостоятельные этносы (народы).

Большая часть алтайцев проживает в Республике Алтай, 
входившей с 1937 по 1991 г. в состав Алтайского края как 
Горно-Алтайская автономная область. В настоящее время 
в Алтайском крае проживает 1037 алтайцев. Больше всего 
их насчитывается в Барнауле, Бийске, Бийском и Троицком 
Солонешенском, Алтайском, Советском, Красногорском 
районах Алтайского края.



Кыргызская свадьба



Нурпери Тайполотова,   
руководитель общественной организации 
«Местная национально-культурная 
автономия кыргызов «НашДомАлтай»



Кыргызская свадьба 145

вадебные обряды кыргызов богаты традициями и 
имеют несколько этапов. К основным относятся зна-
комство родителей, согласие сторон и сватовство, 
проводы невесты, свадебная церемония, праздно-
вания и первые дни после свадьбы. Эти этапы могут 

варьироваться в зависимости от региона Кыргызстана и семей-
ных традиций, но в целом они отражают важные аспекты нацио-
нальной культуры и семейные ценности.

Живущие на Алтае представители этого народа 
предпочитают отмечать создание новой семьи так,  
как это принято в Кыргызстане.

Знакомство родителей

Этот этап очень важен в кыргызской культуре. Обычно зна-
комство начинается с того, что родители жениха или его род-
ственники приходят к родителям невесты, чтобы обсудить воз-
можность брака. Встреча может происходить в неформальной 
обстановке, и стороны общаются и знакомятся друг с другом. 
Если обе семьи согласны на брак, обсуждаются детали, такие как 
приданое и другие условия. Важно, чтобы обе стороны остались 
довольны предложенными условиями.

Сватовство (Кудалашуу)

У кыргызов есть несколько видов сватовства.
Бел куда — помолвка детей родителями ещё до рождения. Это 

делалось с целью сохранить и укрепить дружбу между близкими 
людьми. Дочери одного рода становились невестами сыновей 
другого рода. Этот тип брака подтверждён историческими и эт-
нографическими материалами.

Бешик куда  — традиция обручения младенцев ещё в колы-
бели. Две близкие друг другу семьи договаривались о свадьбе 

С



Свадебные традиции народов Алтайского края146

детей, чтобы укрепить свою связь, а в некоторых случаях, чтобы 
обновить отношения. Пока дети не поженились, их родители на-
зывались колыбельными сватами, после свадьбы  — обычными 
сватами. 

Кайчы куда  — «перекрёстные сваты», когда две семьи «обме-
нивались» дочерьми, сёстрами, выдавая их замуж крест-накрест: 
дочь из одной семьи за сына из другой, его сестру за брата из пер-
вой семьи и т. д. Такой вид женитьбы использовали, чтобы укре-
пить дружеские или родственные отношения и сократить рас-
ходы на свадьбу или размер выкупа за невесту, сыграв, к примеру, 
одну свадьбу вместо двух.

Кан куда — «кровные сваты», когда дружественные семьи хо-
тели породниться, поженив своих детей. Кровь двух семей объ-
единялась с рождением общего внука. Близкие друзья таким об-
разом становились ещё более близкими, ведь у кыргызов самыми 
уважаемыми людьми считаются сваты.

У кыргызов есть поговорка: «Плохой сват поможет на пере-
праве» — то есть при трудностях можно рассчитывать на помощь 
родственников со стороны жениха или невесты.

Кыргызский народ высоко ценит своих дочерей. Даже когда 
женщина в пожилом возрасте приходила в гости в отчий дом, к 
ней относились как к девочке и достойно встречали. 

Есть такие народные пословицы: 
«Женщина — это опора мира», 
«Женщина — продолжательница рода»,
«Посмотрев сени, в дом проходи, посмотрев на мать, дочь в 

жёны бери». 

Выбирая невестку, смотрели на её воспитание, на то, сможет 
ли она достойно продолжить род этой семьи. Представители со-
временной молодёжи сами знакомятся и сами выбирают буду-
щего спутника жизни.

При сватовстве обращали внимание на следующие важные 
моменты:

1) на отцов в семи поколениях, чтобы они не были родствен-
никами;



Кыргызская свадьба 147

2) на крепость чувств жениха и невесты;
3) на что будет жить молодая семья;
4) на готовность заключить брак по правилам ислама (никах).
Чтобы устроить свидание будущих молодожёнов, специ-

ально ставили юрту и украшали её. На свидании устраивались 
различные молодёжные игры, развлечения — кыз ойнотоор. Же-
них, прежде чем войти в юрту, где его ожидала невеста со сво-
ими подругами, должен был снаружи через небольшое отверстие 
сбить головной убор невесты шокуло  — это называлось «такыя 
сайуу». Если он не задевал головной убор, то повторял попытку 
несколько раз. Всё это сопровождалось весёлыми шутками. Затем 
устраивалось свидание жениха и невесты — жар корушуу. Устра-
ивали такие развлечения, как бээ кармоо — ловля кобылы (чтобы 
показать свою удаль перед невестой). Очень зрелищной была 
игра кыз куумай («догони девушку»), во время которой парень и 
девушка соревновались в умении держаться в седле. Парень дол-
жен был догнать девушку и дотронуться до неё. Если ему это не 
удавалось, он мог получить от неё и удар плёткой. Свидание с не-
вестой продолжалось до утра и завершало предсвадебный этап. 

За две недели до того, как увезти невесту в свой аил, жених 
привозил угощение в аил невесты (жыгач тушуруу).

Надевание серёжек (Сойко салуу)

Следующий этап свадебных мероприятий  — обычай сойко 
салуу, на котором близкая родственница (мать, сестра) жениха 
надевает золотые серьги своей будущей невестке. В обряде уча-
ствуют только женщины, мужчины присоединяются позже, к за-
столью. 

Предварительная подготовка к сойко салуу ведётся очень 
тщательно, ведь жених приедет со всеми родственниками, кото-
рых нужно встретить с особым уважением и почётом. Именно по-
сле сойко салуу родители жениха и невесты могут называть друг 
друга кудагый («сваха») и куда («сват»).

В ходе сойко салуу будущим молодожёнам очень важно по-
лучить благословение и добрые напутствия от родственников, 



Свадебные традиции народов Алтайского края148

а также от аксакалов. Обычай этот носит название «бата той». 
Что примечательно, сами молодые при этом обряде не присут-
ствуют.

Проводы невесты (Кыз узатуу)

Этот обряд проходил в доме невесты. Перед тем как зайти 
в дом, жених трижды кланяется родителям невесты, а потом за 
дасторконом48 раздаёт всем чай, который наливает невестка. Это 
называется чай узатуу.

Невестки семьи девушки требуют корундук — выкуп за право 
увидеть невесту в первый раз. Это не только свадебный обычай, 
подобный выкуп просят и за право в первый раз посмотреть на 
новорождённого и на какое-либо ценное приобретение. Счита-
ется, что, если не дать выкуп, тот или то, на что смотрят, может 
стать некрасивым.

Сидя за дасторконом, сторона жениха отдаёт родителям де-
вушки ачуу басар — символическую сумму за то, что забирают их 
дочь. Матери невесты принято давать сут акы  — символическое 
вознаграждение за воспитание дочери, «плату за грудное молоко».

Сторона жениха обязательно привозит в дом невесты про-
дукты для приготовления угощения. Это фрукты, сладости, на-
питки, рис, овощи, масло, туша барана и даже дрова. Невестки 
семьи жениха собирают отдельную коробку (жан баштык), по-
дарки в ней предназначены для женщин дома невесты. Обычно 
в жан баштык кладут зеркала, полотенца, расчёски, ароматные 
мыла, платки. В гости к невесте приезжают жених и много его 
родственников и друзей, обычно 30–40 человек. Дом невесты го-
товит для них особый стол, который называется тогуз табак («де-
вять блюд»), стол должен выкупить жених с друзьями у невесток 
дома. Все угощения они обязаны съесть на месте или забрать с 
собой. В доме невесты ничего из этих блюд не остаётся.

Жених, войдя с поклонами в дом невесты, идёт по ковру, рас-
стеленному невестками со стороны невесты. Для жениха забла-

48  Дасторкон переводится как «скатерть», обозначает накрытый стол.



Кыргызская свадьба 149

говременно шьют отдельный тошок  — специальный матрас для 
сидения, который стелют на пол. Младший брат или сестра не-
весты тянет жениха за уши, требуя одарить их деньгами. В это же 
время невестки дома девушки совершают ысырык салу  — под-
жигают ветки арчи49 и окуривают дымом помещение, чтобы убе-
речь всех от злых глаз. За это сваты тоже платят деньги, бросая их 
на поднос с дымящейся арчой. Для жениха режут ягнёнка, и его 
лёгкими символически бьют молодых. По поверью, это поможет 
прожить им долгую жизнь без ссор. В конце торжества, перед са-
мым уходом жениха, его обувь прячут, и он должен её выкупить.

Приданое (Сеп)

Покидая родительский дом, новоиспечённая жена должна 
была принести в дом мужа своё приданое (сеп), которое склады-
вали в деревянный сундук (сандык). Сандык украшали орнамен-
том, укладывали внутрь посуду и одежду для невесты. Когда-то, 
демонстрируя своё материальное состояние, зажиточные кыр
гызские семьи дарили скот, лошадей, верблюдов.

В сеп входят необходимые элементы быта молодожёнов. Со-
держимое сепа зависит от финансового положения родителей 
девушки. Родители стараются собрать для дочери самое лучшее, 
чтобы новая семья хорошо её приняла.

Вот главные элементы кыргызского приданого, которые ис-
покон веков собирали и продолжают собирать родители невесты: 

— шырдак — национальный ковёр из войлока;
— кошого — свадебная ширма, украшенная вышивкой (сейчас 

многие вместо кошого дарят красивые шторы или тюль); 
— туш кийиз  — национальный настенный тканевый ковёр. 

Раньше девушки, будучи ещё юными, сами ткали ковры, а матери 
откладывали их для приданого. Сегодня в большинстве случаев 
туш кийиз заменяют покупным ковром;

— ала кийиз — валяный войлочный ковёр, который в наши дни 
тоже заменяют купленным хорошим ковром;

49  Арча — разновидность можжевельника.



Свадебные традиции народов Алтайского края150

— жууркан — обязательный атрибут кыргызского сепа. Это од-
носпальные и двуспальные одеяла. Если раньше матери чуть ли 
не с рождения откладывали самые хорошие и красивые ткани для 
жуурканов, а потом сами шили их, то сегодня многие просто поку-
пают их. Кроме того, в приданое входили две подушки и матрасы.

Заплетение кос (Чач оруу)

Перед свадьбой родственницы девушки устраивали обряд 
чач оруу  — расплетали девичьи косички и заплетали женские 
косы. Девичья причёска состояла из множества мелких косичек 
и называлась беш кокул. Замужней женщине заплетали две косы, 
а к их концам подвешивали украшения чач кеп из ракушек, мо-
нет и бусин. Этот обряд обозначал переход девушки во взрослую 
возрастную категорию. Невесту напутствовали добрыми словами, 
желали быть хорошей хозяйкой и верной супругой. В полном сва-
дебном наряде в сопровождении снох невесту показывали роди-
телям жениха (его отец видел невестку в первый раз) — жуз кору-
шуу, за что сопровождающие получали подарки.

Чон той (свадьба)

В торжественный день жених вместе со своими друзьями 
приезжает в дом невесты. Прежде чем войти, он снова должен 
заплатить выкуп  — корундук. Такой же выкуп с него потребуют 
перед входом в комнату невесты, а также за то, чтобы её потом 
поцеловать.

Затем следует обряд бракосочетания по законам ислама  — 
нике50. Во время нике мулла читает молитву, а жених и невеста 
дают друг другу клятвы быть верными, делиться печалями и ра-
достями, поддерживать в тяжёлые моменты совместной жизни, 
достойно воспитывать будущих детей и стараться дать им хоро-
шее образование. Современные молодожёны после нике отправ-
ляются в ЗАГС, а затем на банкет.

50  Кыргызский вариант произношения слова «никах».



Кыргызская свадьба 151

Благословение (Чачалы)

Свадебные традиции кыргызов включают в себя красивый об-
ряд благословения чачалы, который по сей день широко соблю-
дается среди населения. Когда молодожёны приезжают в дом же-
ниха после застолья, перед входом невесту осыпают сладостями, 
тем самым желая супругам долгой и счастливой жизни.

Занавес невесты (Кошого)

Согласно национальным традициям невеста, переехав в но-
вый дом, в течение трёх дней сидит за занавесом кошого. Гости 
произносят ей свои благословения, а она кланяется им в ответ. 
Кыргызские свекрови верят: если для свадьбы использовать ко-
шого лучшей своей невестки, то и новая будет доброй, любящей 
и послушной женой.

Свадебные блюда

Особенность свадебного стола у кыргызов  — обилие еды и 
многообразие блюд. В этом тоже выражалось пожелание достатка 
молодой семье. Для застолья пекут праздничные лепёшки (жап
ма паатыр) из пресного теста. В тесто добавляют орехи, топлё-
ное масло или шкварки, затем его раскатывают и наносят узор 
специальным приспособлением чеккич, чтобы лепёшки выгля-
дели красивее. При приготовлении слоёных лепёшек каттамы 
тесто раскатывают толщиной полсантиметра, смазывают маслом, 
затем, сложив вдвое, вновь раскатывают. Эта операция повторя-
ется три-четыре раза. Чаваты  — тонко раскатанные небольшие 
лепёшки, которые сначала пекут в котле, затем смазывают мас-
лом. Жупка — тонкие запечённые лепёшки, которые измельчают 
и варят в молоке.

За день до свадьбы забивали скот, касапчы (мастера по раз-
делке мяса) разделывали туши, устанавливали приспособления 
для их хранения. В основном на всех больших мероприятиях по-
варами были мужчины. Одного из них назначали распорядителем 



Свадебные традиции народов Алтайского края152

мясных блюд. Для проводов невесты кызузатуу забивали лошадь 
или бычка и обязательно для особых гостей (сватов, жениха и его 
друзей) забивали несколько овец. Каждая часть туши имела своё 
название и предназначение. Когда мясо было сварено, вынимали 
печень и курдюк, резали маленькими кусками, посолив, подавали 
гостям. Всех угощали бульоном (шорпо) с лепёшкой и только по-
том подавали мясо. Сваренное мясо ставили перед гостями, и хо-
зяин дома или мужчина, ответственный за мясные блюда, делил 
его, наделяя каждого гостя куском вместе с костью. Потом гостям 
заносили целую тушу барана, чтобы они сами разделили его по 
старшинству. 

Особым блюдом являлось куйган опко, которое готовилось 
следующим образом: в надутые бараньи лёгкие вливали цельное 
молоко, смешанное со сливками, лёгкие увеличивались в объёме, 
их варили три-четыре часа. Когда молоко превращалось в массу, 
похожую на сыр, лёгкие резали на тонкие куски. Для блюда жормо 
вымытый желудок и лёгкие нарезали полосками, с помощью ки-
шок переплетали в жгут и варили вместе с мясом или отдельно. 
Почётным гостям давали крестец (уча), рёбра (кабырга) из мяса 
конины, а также колбасу из мяса с жиром (чучук).

Традиционные  
свадебные наряды

Свадебное платье кыргызской невесты по традиции белое и 
длинное, расшитое блёстками и бисером. На голове — шапочка с 
острым верхом и вуалью. 

Раньше кыргызские женщины сразу после замужества наде-
вали и носили до самой смерти элечек — тюрбан, на который ухо-
дило 30–40 метров ткани. Во времена кочевой жизни при необ-
ходимости эта ткань могла быть использована и для пеленания 
младенцев, и для перевязывания ран. Была даже свадебная при-
мета, связанная с этим головным убором. Если первый элечек не-
весты наматывался ровно, то это означало, что семейная жизнь 
будет полна радости и счастья.



Кыргызская свадьба 153

На традиционной свадьбе жених был одет в длинный жакет 
из тёмного бархата, расшитый национальными узорами, причём 
вышивка была выполнена золотыми нитями с добавлением се-
ребра и драгоценных камней. На голове у жениха  — ак калпак, 
традиционный мужской головной убор из белого войлока, рас-
шитый белыми узорами. В повседневной жизни кыргызы носят 
ак калпак с узорами чёрного цвета. Красные узоры означают, что 
юноша готов жениться и ищет невесту. 

Обязательным условием было приготовление для сватов вза-
имных подарков в виде одежды на все сезоны (баш аяк кийит). 
В них входили вещи от головного убора до сапожек.

Послесвадебные обычаи

После переезда в аил жениха устраивались такие обрядовые 
действия, как переодевание свадебного головного убора. Вместо 
шокуло на голову молодой жены надевали элечек  — белый тюр-
бан. Проводили обряды: посвящёние огню — (невеста, входя в но-
вый дом, бросала в огонь жир или лила молоко), смотрины неве-
сты — келин кору. Также существовало поверье, что огонь нового 
семейного очага должен был развести жених, принести в дар ду-
хам масло и испросить у них благословения.

Ритуальное значение имел обычай посвящения  — отко кир-
гизуу. Каждая родственная семья приглашала по очереди моло-
дожёнов и знакомилась с невесткой. В честь молодых резали скот, 
невестке надевали на голову белый платок ак жоолук. Белый цвет 
у кыргызов символизировал чистоту, счастливый путь, счастье и 
чистые помыслы.

Молодой семье назначали посаженных родителей  — в каче-
стве наставников в семейной жизни. Ими становились пример-
ные супруги  — уважаемая и счастливая семейная пара. Называ-
лись они окул ата и окул эне.

В аиле мужа для жены действовал ряд запретов: ей нельзя 
было называть родственников мужа по именам, смотреть им в 
глаза, поворачиваться спиной, повышать на них голос. Нельзя 
также было ходить с непокрытой головой и нарушать правила 



Свадебные традиции народов Алтайского края154

подачи пиалы с чаем, сейчас не разрешено носить короткую оде-
жду. Аил родного отца невестка могла посетить только через год 
после свадьбы и гостила там от нескольких дней до нескольких 
месяцев51.

Киргизы — тюркский народ, основное население Кыргызской 
Республики (Киргизии). Большой Алтай (Алтайские горы, 
расположенные на территории России, Казахстана, Китая 
и Монголии) — прародина тюркских народов, в том числе 
киргизов. Однако формирование современной киргизской 
диаспоры в Алтайском крае происходило во второй 
половине XX — начале XXI века. 

По данным переписи 2020 года, на территории Алтайского 
края проживает 535 представителей этого народа. 
Наиболее многочисленные общины расселены в Бийске, 
Алейске, Белокурихе и Рубцовске, а также в Барнауле.

51  Описание свадебных традиций приводится в статьях: Осмонова 
С. К. Свадебные обряды кыргызов // Актуальные проблемы современно-
сти: наука и общество.  — 2008.  — № 1.  — С. 89–93. URL: https://cyberleninka.
ru/article/n/svadebnye-obryadnosti-kyrgyzov/viewer; Осмонова С. К. Тради-
ционный обряд заключения брака (нике) (Юго-запад Кыргызстана ко-
нец XIX — начало XX в.) // Известия вузов. — 2013. — № 2. — С. 135–137. URL: 
http://science-journal.kg/media/Papers/ivk/2013/2/ivk-2013-N2-135-137.pdf.pdf;  
Кочкунова А. С. Институт добрачных свиданий жениха и невесты в тради-
ционной свадебной обрядности кыргызского народа (основные элементы 
и некоторые вопросы генезиса) // Вопросы истории Кыргызстана. — 2012. — 
№ 2–3. — С. 335–354.

https://cyberleninka.ru/article/n/svadebnye-obryadnosti-kyrgyzov/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/svadebnye-obryadnosti-kyrgyzov/viewer
http://science-journal.kg/media/Papers/ivk/2013/2/ivk-2013-N2-135-137.pdf.pdf


Свадебный обряд мордвы (эрзя) 
села Борисово Залесовского района



Татьяна Николаенко,   
художественный руководитель 
Борисовского сельского Дома культуры  
МБУК МфКЦ Залесовского 
муниципального округа



Свадебный обряд мордвы (эрзя) 157

ело Борисово Залесовского района  — мордовское 
село. Мордва этнически неоднородна и состоит из 
двух крупных этнических общностей: эрзи и мокши. 
В пределах Мордовии представители народности 
мокша расселены преимущественно в западных и 

южных районах, в бассейне р. Мокши, а эрзя — в восточных рай-
онах. Этноним «эрзя» лингвистами сопоставляется с иранскими 
словами, имеющими значение «человек, мужчина». 

Формирование мордовского населения на территории 
Алтая происходило на протяжении нескольких этапов. 
Начало складывания мордовского массива в населённых пун-
ктах Барнаульского, Бийского, Каменского, Змеиногорского, 
Славгородского уездов относится к середине XIX века. Сле-
дующая волна массовых переселений мордвы связана с засу-
хой 1921 г. Последующие миграции были связаны с голодом 
1930-х годов, затем, с 1947 г., и с участием представителей 
поволжской мордвы в освоении целинных земель в 1950-е 
годы. В настоящее время представители этой народности 
расселены в Залесовском, Тальменском, Заринском, Кытма-
новском, Солтонском, Ельцовском, Красногорском и других 
районах края. Наибольшая численность мордовского насе-
ления, или «мордовский край», — в Залесовском районе,  
где расположены мордовские (эрзянские и мокшанские)  
и смешанные села; мордовский язык там продолжает  
использоваться в повседневной жизни. Численность 
мордвы, согласно Всероссийской переписи населения 
2020 г., составляет 1 153 чел., из них мордва-мокша — 5 чел., 
мордва-эрзя — 287 чел. 

Первое упоминание о Борисово относится к 1724 году. Офи-
циально годом основания признан 1742-й. Его население попол-
нялось эрзянами и во второй половине XIX века, и в начале XX. 
В представлениях эрзян о мире переплелись и христианские, и 
языческие верования — и конечно, это отразилось в традиционном 
свадебном обряде. 

С



Свадебные традиции народов Алтайского края158

До середины прошлого века у мордвы было принято заклю-
чать браки главным образом с представителями своего народа. 
Благодаря этому до наших дней так хорошо сохранились народ-
ные традиции, обычаи и язык. Конечно, со временем какие-то 
обряды утрачивались, изменялись, появлялись заимствования у 
представителей других национальных культур. Однако свадеб-
ный обряд, по мнению исследователей, оказался самым устойчи-
вым.

Мордовская свадьба представляла собой несколько этапов: 
сватовство; хождение в гости к жениху с целью осмотра хозяй-
ства; взаимные досвадебные одаривания; выкуп воды для пиро-
гов; девичья баня для невесты (веник для неё готовил жених); об-
ряд приглашения на свадьбу гостей; свадебный поезд. На второй 
и третий день были предусмотрены свои обычаи и обряды: де-
монстрация невинности невесты, проводы её к источнику воды, 
посещение невестой своих родителей и другие.

Сватовство

Для многих крестьян, и для мордвы тоже, брак представлялся 
чем-то вроде сделки, заключив которую важно было не прогадать. 
Отсюда и традиции, не позволявшие дать сватам с первого раза 
согласие на брак, осмотр хозяйства семьи жениха, преподнесе-
ние угощения родителям невесты при первом визите, требование 
платы за право первый раз посмотреть на невесту. Мордовское 
сватовство также называлось «пропоем невесты». Сваты прихо-
дили с вином, хлебом, солью и целковым и угощали родителей 
девушки, как будто те были гостями. В более раннее время было 
принято приносить «озористые» (то есть нарочно переломанные) 
пироги — если они были приняты, то девушка уже не могла отка-
заться от свадьбы с этим женихом.

День каши

Так назывался девичник — обряд прощания с девичеством. Он 
проходил накануне свадьбы, обычно в субботу. К невесте прихо-



Свадебный обряд мордвы (эрзя) 159

дили её подруги и молодые родственницы, каждая приносила с 
собой пшённую кашу в чугунке. Все ели эту кашу.

На девичнике подружки невесты делали цецки (цецке) — укра-
шения в виде цветков из лент или лоскутов ткани. Цветки и венки 
из них предназначались свахе, свату и дружке жениха. В этот же 
день девушки ходили в баню, а после неё садились вышивать по-
лотенца, которые потом развешивали в доме жениха. Этот обычай 
имел название нардамунь кандума. В ночь накануне свадьбы было 
принято не спать, а над теми, кто засыпал, подшучивали — приши-
вали к постели.

Лукш и гулька

Накануне свадьбы в доме жениха пекли пирог лукш, который 
украшался сверху фигурой из теста — гулькой. У пирога была слож-
ная начинка из творога, яиц, пшённой каши, мяса, уложенная в 
семь или больше слоёв. Гулька намекала на то, что в союзе с этим 
женихом родится много здоровых детей. И конечно, вся выпечка 
считалась символом достатка и благополучия. Была даже тради-
ция обходить свадебный поезд с караваем, чтобы отпугнуть злых 
духов.

Свадебный поезд

Утром свадебного дня жених приезжал за невестой. Первым 
делом заезжали за свахой, и та в своём доме выставляла угощение. 
Свадебная процессия составлялась из троек, запряжённых луч-
шими лошадьми. Повозок могло быть около десятка. Участники 
свадебного поезда играли свои роли и назывались так:

— уридив (уредев) — крёстный отец или дружка жениха,
— кудава — сваха,
— атявт — отец жениха,
— покш куда — старший поезжанин.
На свадьбе были и другие действующие лица: кудат — помощ-

ники сватов, горные — родственники невесты. Стоит отдельно на-
звать боярава чи  — девочку из родни невесты, которой молодая 



Свадебные традиции народов Алтайского края160

передавала символ своего девичества, этот атрибут выглядел как 
кольцо или крестик на ленточке.

В доме невесты поезжан встречали родственники, распевав-
шие корильные (шуточные) песни, они назывались паряфкнить. 
При входе в дом сваты лишались шапок  — их забирали для того, 
чтобы украсить цветочками-цецке, и эти цветки сперва нужно 
было выкупить.

Во время обряда выкупа невесты рядом с девушкой усажи-
вали девочку (боярава чи) из числа её родственников. Кольцо (или 
крестик) висело у невесты на шее, она снимала его и надевала де-
вочке. Девочка уходила, а на её место садился жених.

После этого молодые выходили из дома и усаживались в сва-
дебный поезд, чтобы ехать к венцу. Уредев должен был обойти 
вокруг поезда и очертить его ножом, чтобы свадьба не встретила 
препятствий, а молодые не подверглись влиянию злых сил.

Свадьба

После венчания молодых в доме жениха тоже встречали ко-
рилками-паряфкнить, только теперь шуточно-обидные слова были 
адресованы молодой жене. Выкуп в этот раз требовали кучера  — 
они обходили дом, закрывали ставни, чтобы в доме стало темно, 
стучали рукоятками плёток по углам. Откупались от них крепкими 
напитками.

В доме жениха новобрачных, приехавших на трёх лошадях, три 
раза обводили вокруг стола. Затем невесту знакомили с печью  — 
оказывали почитание божеству домашнего очага. Учили невесту 
топить незнакомую печь, объясняя ей все детали этого процесса.

После этого приходило время сменить невесте девичью при-
чёску на женскую. Этот обряд проводился без лишних глаз в сосед-
ней комнате или даже в доме соседей. Девичью косу расплетали, 
заплетали две косы и укладывали их вокруг головы. Родственницы 
жениха надевали на новобрачную платок, который она должна 
была сорвать три раза.

Подружкам невесты вменялась обязанность застелить моло-
дым супругам постель. Поверх постели могла улечься сваха (за-



Свадебный обряд мордвы (эрзя) 161

мужняя женщина)  — и саму постель, и место на ней должен был 
выкупить жених.

Второй и третий дни

На следующее утро доказательством невинности невесты слу-
жила рваная шуба. Новобрачная выходила в таком наряде, а гости 
отпускали шутки о том, что «невесту волки драли».

Угощением второго дня были блины, пельмени и суп из петуха. 
Блины пекли в доме жениха, а дрова приносили родные невесты. 
Обряд с петухом традиционно превращался в бурное веселье: 
«Когда петуха поймают, отрубят ему голову, всех гостей кровью пе-
ремажут. Потом все с песнями, с гармошкой идут на реку, сваху с 
петухом посадят в ванну. На речке все начинают купаться, а сваху 
прямо вместе с корытом бросают в реку. Этого петуха привозят 
домой и варят из него суп, который подают гостям, но мясо ест 
только женихова родня». Варился такой суп под исполнение со-
рока частушек непристойного содержания. Гости строго следили 
за тем, чтобы их было спето ровно сорок — для этого ставили от-
метки сажей на потолке или делали зарубки.

Суп из петуха был последним блюдом, после него гости на-
чинали расходиться. Знаком окончания застолья также служило 
поджигание веников, которыми символически выгоняли горных, 
то есть родственников невесты. На третий день родственники с 
обеих сторон «мирились» после такой символической ссоры.

Третий день свадьбы проходил в играх вольного содержания. 
Дети в свадебных забавах второго и третьего дня не участвовали. 
К примеру, «игра в покойника» заключалась в том, чтобы опустить 
одного из гостей в подпол (погреб в доме) и поливать его спирт-
ным. По деревне возили сваху в корыте.

Молодую жену в этот день водили к источнику воды, чтобы она 
сделала приношение божеству Ведяве  — бросила в колодец или 
реку кольцо или другой подарок. У эрзян такой обычай был утра-
чен со временем.

Стоит отметить, что в некоторых случаях свадьба проводилась 
и без шумных игр и множества гостей. Таких случаев было два. 



Свадебные традиции народов Алтайского края162

Первый  — воровство невесты. Второй  — сразу после сватовства, 
происходившего поздно вечером, невесту по обоюдному согласию 
увозили в дом жениха. Это называлось «выходить по вечерам».52

Свадебный обряд в воспоминаниях

Вот каким запомнила свадебныё обряд жительница села Бо-
рисово Татьяна Николаенко. Ей удалось даже сыграть роль той де-
вочки, которой невеста передала символ своей девичьей жизни.

* * *
— Свадебный обряд у мордвы (эрзя), по словам моей бабушки, 

шёл не один день. Но я помню только три дня. Сначала было сва-
товство: приглашение гостей на сватовство, молитва перед ико-
нами и свечами, застолье, смотр дома жениха.

В день свадьбы в доме девушки наряжали невесту, пели песни 
зазывные и корильные в адрес жениха, встречали поезд и прово-
дили выкуп невесты. Сторона жениха заезжала за свахой; обхо-
дили свадебный поезд, затем выезжали за невестой. Потом была 
встреча молодых, застолье, блинование, «оживление мертвеца», 
застилание постели молодым.

Второй день свадьбы начинался с привоза свахи и уридива в 
дом невесты. В этот день мели сор, готовили суп из «пятуха», про-
вожали горных домой.

Когда я выходила замуж, меня сватали ещё по старинному об-
ряду. Родители договорились о дне сватовства, но на это меропри-
ятие никого не звали заранее. Перед тем как придут сваты к неве-
сте, жених и невеста ходили по деревне и приглашали гостей со 
стороны невесты. В назначенный час приходили сваты, их обяза-
тельно должно было быть нечётное количество.

52  Эта часть раздела подготовлена по материалам: 
1) Овчарова М. А. Свадебный обряд мордовского населения Алтайского 

края: традиции и современность (по материалам полевых исследований) / 
Проблемы истории, филологии, культуры. — 2009. — № 1 (23). — С. 573–580.

2) Овчарова М. А. Мордва Алтайского края: расселение и этническая 
идентичность / Вестник Томского государственного педагогического уни-
верситета. — 2007. — № 3 (66). — С. 144–151.



Свадебный обряд мордвы (эрзя) 163

Когда условились о дне свадьбы, начинали молиться пе-
ред иконами и свечами, чтобы была у молодой семьи счастли-
вая жизнь, чтобы родилось много здоровых детей. После весёлого 
застолья все гости отправлялись к жениху — проверить, крепкий и 
большой ли у него дом, стучали поленьями по углам дома. Хозяева 
приглашали всех в дом, и застолье продолжалось уже в нём.

В день перед свадьбой в доме невесты и в доме жениха проис-
ходило много интересного. У невесты подруги и соседские девушки 
мылись в бане и заплетали косу невесте, шили венки из атласных 
лент для свахи, уридива и атявта. Невеста причитала о своей горь-
кой доле, что нужно покинуть отчий дом, что в доме мужа её никто 
жалеть не будет. Тем временем в доме жениха готовили свадебный 
пирог лукшу и гульки, всё это сопровождалось молитвами. Потом 
пели песни, шутили, устраивали розыгрыши друг другу и поджи-
дали, когда из дома невесты принесут сундуки с приданым (нарда-
мунь кандуму). Для «послов» готовили отдельный пирог и угоще-
ния с сюрпризами (пересоленные, с касторовым маслом).

Невесте и её родителям нельзя было идти в дом жениха. По-
этому приданое приносили посланцы, и там их весело встречали. 
Гости со стороны невесты хотели всё приданое развесить и расста-
вить по-своему. Прибивали шторы на огромные гвозди, которые 
приносили с собой. Если был ковёр, пытались прибить на потолок. 
Всё это, конечно, было в шуточной форме. Говорили, какой бедный 
жених, ленивый, ничего у него нет, а невеста рукодельная, хоро-
шая хозяйка. Хозяева в отместку ругали принесённое приданое, 
говорили, что невеста неумеха, криворукая, ни шить, ни вышивать 
не умеет; усаживали гостей за стол, но не давали им столовые при-
боры. Приходилось их выкупать или, если получалось, утаскивать. 
Угощали свадебным пирогом с сюрпризом. Потом выгоняли го-
стей, а те в отместку что-нибудь крали и уносили с собой; конечно 
же, всё это тоже было не всерьёз.

Не помню, сколько мне было лет, когда я стала запоминать 
свадьбы, которые проходили в нашем селе. Если у кого-то была 
свадьба в деревне, моя бабушка Мария Тимофеевна брала меня 
за руку и говорила: «Пойдём смотреть невесту». И мы шли. Много 
приходило народу поглядеть на невесту. Какой у неё наряд, как она 



Свадебные традиции народов Алтайского края164

причитает (плачет о том, что покидает отчий дом), красиво ли на-
ряжены лошади и что она дарит зевакам, уезжая из родительского 
дома. Обычно невеста раздавала девушкам атласные ленты, пар-
ням платочки и конфеты.

Когда я подросла, выходила замуж моя крёстная. Меня на 
свадьбу пригласили как крестницу. Усадили на подушку рядом с 
невестой, оказалось, это было место для жениха. Сначала прие-
хали жених, уридив, сваха, атявт и другие гости, мать жениха оста-
лась дома ждать молодых. Пока ждали свадебный поезд, более 
взрослые женщины у ворот пели зазывные песни, хвалили невесту 
и ругали жениха: что же он так долго не едет за своей суженой?

Так просто жених не мог зайти в дом: нужно было выкупать 
вход в ворота, на крыльцо, в сам дом. Место жениха тоже нужно 
было выкупать, и ещё невеста должна была дать согласие, чтобы 
он занял своё место. У моей крёстной на шее висела атласная крас-
ная лента с колечком, она три раза снимала её и надевала на меня, 
потом совсем повесила мне на шею это кольцо (отдавала своё де-
вичье счастье), затем я уступила место жениху.

На столе перед невестой лежали венки, сшитые из атласных 
лент. Они предназначались свахе, уридиву как ведущим свадьбы и 
отцу жениха. Уридиву на пояс повязывали вышитое полотенце, как 
кушак, старались затянуть так сильно, пока уридив не станет про-
сить, чтобы перестали затягивать. А чтобы перестали, нужно было 
откупаться.

Когда уступили место жениху, снова начинали петь песни с до-
брыми пожеланиями. Затем мать невесты с иконой и со свитыми 
вместе двумя свечками благословляла молодых. Первым из дома 
выходил атявт, его ещё называют куда, следом шли молодые. Не-
веста раздавала ленты, платочки, конфеты. У отца в руках был нож, 
он усаживал молодых в свадебный поезд, а сам обходил его три 
раза и крестил ножом землю (зимой снег) вокруг поезда — созда-
вал защиту от злых сил. Только после этого можно было ехать вен-
чаться, а потом отправляться в дом жениха.

Если свадебному поезду преграждали путь, нужно было отку-
питься пирогами и вином — всё нужное для откупа заранее брали 
с собой. Чем больше было преград, тем лучше. Считалось, что у мо-



Свадебный обряд мордвы (эрзя) 165

лодых будет хорошая семейная жизнь. Дома молодых встречала 
мать жениха с хлебом-мёдом и благословляла.

Пока молодые были в церкви, гости пели корильные песни в 
адрес невесты (где до сих пор она ходит, не может никак распро-
щаться с домом, с родными, с ухажёрами). Пока молодые прохо-
дили в ворота, нужно было исполнить быстро короткую кориль-
ную песню, только после этого гостей усаживали за стол.

Невесте и жениху есть за столом было нельзя до тех пор, пока 
гости не наедятся и не начнут плясать и петь, а выпивать вообще 
запрещалось. В качестве подарков молодым приносили кто от-
рез ткани, кто пять копеек, кто двадцать, курицу, ягнёнка. Просто 
«горько» крикнуть было нельзя, сперва нужно было сделать тюрю 
из хлеба с вином и съесть всё это.

Вдоволь навеселившись, к ночи гости переходили в другой 
дом, если такой был. Если не было, то молодых укладывали спать 
в другой комнате. Перед этим застилали им постель. Под про-
стыни клали дрова и укладывали сначала кого-нибудь из гостей. 
Тот притворялся, что постель очень мягкая. Молодым, конечно, не 
хотелось лежать на дровах, поэтому снова приходилось откупаться 
чаркой и пирогами. Перед тем как разойтись по домам, невесте 
расплетали косу и повязывали платок.

Второй день свадьбы начинался с проверки невинности неве-
сты. Если жених выставлял бутыль самогона, повязанную красной 
лентой, то девушка была невинна. Молодых отправляли за тёщей и 
тестем, уридивом, свахой и горными.

Другие гости наряжались в разных животных и шли по дворам 
рассказать всем, что невеста невинна. Угощали всех вином и вы-
прашивали продукты — кто что даст (мука, кусок сала, яйца и т. п.). 
Когда они возвращались в дом жениха, то всё собранное дарили 
молодым на начало семейной жизни.

Вместе с горными все начинали готовить суп из петуха: «А где 
пятух? В хлеву у жениха!» Молодые ловили петуха и отдавали го-
стям. Гости долго потешались над петухом, делали ему сбрую, во-
дили по двору, угощали его вином. Если он начинал кукарекать, то 
это был хороший знак. Потом решали, что пора варить суп. А как 
варить суп, если петух не разделан? Всей свадьбой шли на речку, 



Свадебные традиции народов Алтайского края166 Польский свадебный обряд

чтобы ощипать и помыть его. Всё это сопровождалось песнями 
и плясками под гармонь. На речке обливались, отбирали петуха 
друг у друга. Нарезвившись, возвращались в дом жениха. Начина-
лось «отпевание» птицы — нужно было спеть сорок неприличных 
частушек. Детей в это время отправляли погулять. Пока пелись 
частушки, петуха крали, прятали. И только после этого начинали 
варить суп, но даже из кастрюли могли стащить петуха и возвра-
щали за выкуп.

Пока варился суп, кто-нибудь из гостей заносил в дом много 
соломы, рассыпал по полу и говорил: «Как сорно, не прибрано у 
молодой жены в доме». Гости начинали кидать мелочь или то, чем 
были богаты, например, платочки. Свекровь и тёща падали на пол 
и так должны были спрятать какой-либо хороший подарок. Не-
веста и жених поднимали свекровь и тёщу со словами «Вставай, 
мама!». Только после этого женщины вставали на ноги. Таким спо-
собом молодых приучали называть новых родителей мамой и па-
пой. В самом деле, очень сложно назвать чужую женщину мамой.

Жених и невеста начинали прибирать в доме, выметать мусор, 
гости изо всех сил мешали им. Собранный мусор выносили и сжи-
гали. К этому моменту суп был уже готов, и все усаживались за стол.

На столе не оказывалось почему-то горячительных напитков. 
Почему? А потому, что спиртное  — это плохо, напиток от чёрта. 
Поэтому нужно было кого-то отправить в «преисподнюю» за горя-
чительным. Выбирали добровольца или самого нетрезвого гостя, 
вымазывали его сажей, чтобы чёрт напугался и отдал спиртное. 
«Посланника» опускали в подпол, в котором хранились овощи и 
заготовки. Затем «покойник» «воскресал» с долгожданным напит-
ком, и гулянье продолжалось.

Свадьба свадьбой, но наступала пора и честь знать. В конце дня 
из дома жениха начинали выпроваживать горных, сваху и уридива. 
И каким же только образом не пытались выгнать гостей! Сваху и 
уридива сажали в ванну, накрытую красивым покрывалом, а под 
покрывалом оказывалась вода. Купали в снегу, если была зима. 
Выметали веником  — в общем, опять дурачились и резвились. 
В итоге приходилось дать взятку в виде напитков и пирогов, чтобы 
горные ушли восвояси.



Польский свадебный обряд



Ванда Ярмолинская,    
председатель Алтайской краевой 
культурно-просветительской 
общественной организации  
«Дом Польский»



Польский свадебный обряд 169

ольские свадебные традиции53 богатые, очень яр-
кие. Поляки на протяжении длительного времени 
сохраняли многие традиционные элементы сва-
дебного обряда. Сведения о праздновании свадеб 
на территории Алтайского края достаточно скуд-

ные, поэтому приведено описание традиционного польского сва-
дебного обряда, который в том числе был распространён в сёлах 
региона. 

Традиционно вопрос о вступлении в брак решался прежде 
всего родителями молодых людей, а затем уже ими самими. Ро-
дители заботились о нужных знакомствах юношей и девушек, 
прилагали все усилия, чтобы не допустить их до брака, если этот 
брак считался нежелательным или невыгодным. Важным при вы-
боре партнёра было его социальное и имущественное положе-
ние. Сегодня все знают, что настоящим поводом для заключения 
брака должна быть только любовь. Современные молодые пары, 
когда обручаются и женятся, имеют обычно единственный повод, 
чтобы это сделать, — хотят провести остаток жизни с любимым 
человеком.

До свадьбы парни и девушки знакомились на поседах 
(posiedy), или посиделках, которые устраивали в домах будущих 
невест. Девушки занимались рукоделием, вели беседы с парнями. 
На встречах завязывались знакомства. 

В сельской местности в XIX — начале XX века в брак можно 
было вступать парням в возрасте 25–30 лет, девушкам — 
до 20 лет, в послевоенное время  возраст изменяется на 25–29 и 
20–24 года соответственно.

Сватовству предшествовали «звяды» или «вывяды» (zwiady, 
wywiady), с целью выведать, есть ли шансы у жениха, посмотреть 
на достаток будущей невесты. С этой целью в дом невесты роди-
тели жениха или он сам направляли женщину или мужчину по-

53  Описание свадебных традиций приведено в переводе В. Ярмо-
линской по материалам книги «Польские обычаи и традиции», изданной 
ORPEG (Центр развития польского образования за границей).

Ганцкая О. А. Поляки / Брак у народов Центральной и Юго-Восточной 
Европы. — М.: Наука, 1988. — С. 8–32. 

П



Свадебные традиции народов Алтайского края170

жилого возраста из числа родственников. Если сведения были 
благоприятными, к невесте засылали сватов. 
 

Сватовство 

Главным действующим лицом на сватовстве был сват — «дзе-
вослемб», «дзевослумб» или «староста». Благоприятным для сва-
товства считался вечер четверга или субботы, чтобы никто не 
мог сглазить или пожелать зла молодым. Зачастую сваты прихо-
дили в дом невесты без жениха. Войдя в дом, сват произносил 
заранее приготовленную речь и ставил на стол бутылку. Если ро-
дители невесты были против свадьбы, то не принимали её, а де-
вушка не давала ему стакан и сама не пила. После отказа в одной 
семье сват и жених могли пойти свататься в другой дом, где была 
девушка на выданье. 

Если девушка была засватана, то родители невесты приез-
жали в дом жениха осматривать хозяйство — на «опатры» (opatry). 
Только при положительном впечатлении от хозяйства жениха 
отец невесты приглашал его с родителями и сватом на «умувины», 
«змувини» (umuwiny, zmuwiny) — сговор между родителями неве-
сты и жениха, где договаривалась о приданом — «посаге» (posag), 
в которое входили скот, постель, одежда, утварь и т. п. 

С выбором даты и места венчания было связано много пред-
рассудков, некоторые живы и сегодня. Счастливыми месяцами 
считались те, в названиях которых присутствует буква «р» — в 
польском языке «r» (например, месяцы czerwiec — апрель, sierpień 
— август, wrzesień — сентябрь). Предполагается, что эти месяцы 
приносят удачу в браке, и поэтому их чаще всего выбирают для 
свадьбы. За добрый знак признавалось также венчание в костёле, 
в котором невеста была крещена.

Заренчены (Zaręczyny, zrękowiny) 

Заренчены проходили в воскресенье в доме невесты, где же-
них определял, кто будет старостой и дружбой. В этот день всем 
гостям раздавали угощение на тарелке, а после согласившийся 



Польский свадебный обряд 171

быть старостой клал на пустую тарелку кольца. Староста гово-
рил торжественную речь для молодых, и они надевали друг другу 
кольца, теперь они считались обручёнными, и начиналась под-
готовка к свадебному торжеству. Жених покупал невесте пла-
тье, а невеста готовила жениху рубаху, которую он надевал в день 
свадьбы. Всё это время, после обручения, молодые носили отли-
чительные знаки — приколотые маленькие букетики. 

Приглашение гостей на свадьбу 

После того как был определён день свадьбы, невеста с друж-
кой отправлялись приглашать гостей. Невеста должна была по-
просить о благословении и пригласить на свадьбу, а в благо-
дарность за приглашение её одаривали разными нужными в 
хозяйстве вещами.

Девичник

Накануне свадьбы невеста прощалась со своими подружками. 
Девичник, или «дзевичы вечур» (Dziewiczy wieczór), проходил в 
доме невесты, девушки плели венки, пели песни. Одновременно 
с девичником в доме жениха проходил «вечер кавалерский» 
(Wieczór kawalerski), где жених также прощался со своими друзь-
ями и готовился к переходу в новый семейный круг. 

Свадьба, венчание 

Традиционно польская свадьба начиналась в воскресенье 
и могла продлиться два-три дня, а в отдельных сёлах и больше. 
Утро свадебного дня для невесты начиналось с завтрака в доме 
родителей, на который приходили родственники и соседи. После 
него невеста наряжалась к свадьбе, надевала новую одежду — пла-
тье, «горсет» (gorset), белый фартук; на шею — бусы; на голову  — 
венец, в котором она ходила до очепин. В это время в своём доме 
жених тоже готовился к свадьбе: надевал белую рубаху, опоясы-
вался широким ремнём и отправлялся за невестой в сопровожде-



Свадебные традиции народов Алтайского края172

нии дружины. У дома невесты перед дружиной закрывали ворота, 
и начинался торг о косе, в котором жених не принимал участия. 
Когда стороны жениха и невесты приходили к соглашению, же-
ниха с дружиной торжественно впускали в дом.

Перед самым выездом на венчание молодых благословляли 
родители невесты, она прощалась со всеми, горько плакала и 
причитала. Мать невесты давала молодым пироги и напитки, ко-
торыми угощали людей, встречающихся по дороге на венчание; 
оставшиеся же после венчания продукты нужно было отдать ни-
щим. 

В старину платье невесты не было белоснежным, главным об-
разом оно соответствовало праздничному польскому националь-
ному костюму одного из регионов Польши. Польский писатель 
начала ХХ века, лауреат Нобелевской премии Владислав Реймонт 
так описал внешний вид невесты, идущей к алтарю: «Её волосы 
были заплетены надо лбом, в них — высокая корона из золотой 
мишуры, павлиньих перьев и веточек розмарина, из которой на 
спину падали длинные ленты всех цветов, и летели за ней, и шур-
шали; широкая белая юбка, густо собранная в поясе; корсет из 
голубого, как небо, бархата, расшитый серебром; рубашка с рука-
вами буфф, под шеей роскошное жабо, а на шее многочисленные 
бусы korali (круглые, из дерева, красные или обтянутые цветной 
тканью) и из янтаря спадали аж до середины груди».

В давнее время молодую пару по дороге в костёл сопрово-
ждало красочное шествие с оркестром, шаферами и друзьями. 
Кортеж шёл обычно посредине дороги, и вышедшие из своих до-
мов жители приветствовали участников свадьбы, произносили 
тосты.

Во время венчания молодые торжественно клянутся в любви, 
верности и добропорядочности до конца жизни. Польские неве-
сты в дань традиции часто обещают во всём слушаться своих му-
жей. Затем молодожёны надевают друг другу обручальные кольца.

После венчания молодые ехали гулять свадьбу. У порога дома 
их встречали родители невесты и родители жениха хлебом-со-
лью. После чего молодых усаживали за стол, и начиналось торже-
ство. 



Польский свадебный обряд 173

«Очепины»

Традиция очепин происходит из старопольского обычая, во 
время которого невеста символически переходила из девичества 
в положение замужней женщины. В основе названия — слово «че-
пец», то есть головной убор, который носили замужние женщины 
вместо девичьего венка. Очепины совершались вечером, симво-
лизируя переход невесты в группу замужних женщин. По поль-
ской традиции косу невесте расплетал её брат, или иной ближай-
ший её родственник, или старший дружба, который пред этим 
должен был выкупить косу. В виде платы он клал несколько мо-
нет на тарелку и начинал расплетать косу. Когда расплетали косу, 
могли исполнять песни. «Ой, хмель, хмель» — самая старинная из 
известных песен польского свадебного обряда, которую пели во 
время очепин.

Oj, chmielu, chmielu, tybujneziele,
Niebędziebezcię żadnewesele,

Ref: 
Oj, chmielu, oj, niebożę,
To na dół, to ku górze,
Chmielu niebożę!
Ażebyś chmielu, na te tyczki nie lazł,
Nie robiłbyś ty z panienek niewiast.

Ref: 
Oj, chmielu, oj, niebożę...
Aletychmielupotyczkach łazisz,
Nie jedną pannę z wianeczka zrazisz.

Ref: 
Oj, chmielu, oj, niebożę...



Свадебные традиции народов Алтайского края174

* * *
Ой, хмель, хмель, ты буйная трава,
Не обходится без тебя ни одна свадьба.

Припев: 
Ой, хмель, ой, бедняга,
То вниз, то вверх, 
Хмель, бедняга!
Чтоб ты, хмель, на эти жерди не лез,
Не делал бы ты из девушек невест.

Припев: 
Ой, хмель, ой, бедняга…
Но ты, хмель, по жердинам лазишь,
Ни одну девушку от венца не избавишь.

Припев: 
Ой, хмель, ой, бедняга…

Детали обряда очепин с годами сильно изменились, но это 
по-прежнему очень важный момент многих польских свадеб. 

После завершения свадьбы через несколько дней в доме ро-
дителей новобрачной устраивали гулянья, или малую свадьбу — 
«поправины» (рорrawiny), куда приходили все родственники. 

 
Старинная польская песня «Хмеле», 
исполняет Ванда Ярмолинская.  



Польский свадебный обряд 175

Свадебный рецепт

К самым традиционным и всегда присутствующим на свадеб-
ных застольях блюдам польской национальной кухни относятся 
росул54, бигос55, журек56, жареное мясо, курица, копчёная или за-
печённая рыба, тушёные потроха, вареники. Когда празднество 
подходит к концу, по традиции подаётся красный борщ.

Журек (Żurek)
Журек, или жур, одна из его разновидностей называется «бе-

лый борщ», — это суп из домашней или покупной закваски из 
ржаной муки. В него добавляют белую колбасу и половинки ва-
реного яйца. Существуют разные рецепты, в том числе с добавле-
нием картофеля и моркови или без них. 

Ингредиенты: вода — 500 мл, репчатый лук — 4 штуки, ку-
риные яйца — 5 штук, чеснок — 5 зубчиков, картофель — 5 штук, 
морковь — 2  штуки, лавровый лист — 3 штуки, ржаная мука — 
10  столовых ложек, ржаной хлеб — 40 г, сметана (20%) — 500 г, 
свиная колбаса и/или ветчина — 500 г. Специи по вкусу: молотый 
чёрный перец, соль, чёрный перец-горошек, душистый перец, 
зелень.

Развести в 0,5 литра воды ржаную муку, туда же добавить раз-
давленный чеснок, лавровый лист, 10 горошин чёрного перца и 
кусочки ржаного хлеба. Хорошо перемешать. Накрыть ёмкость с 
закваской чистым полотенцем и поставить в тёмное тёплое ме-
сто. Два раза в день хорошо перемешивать и следить, чтобы не 
образовалась плесень. Если появится плесень, значит, не всё 
было чисто, и нужно ставить закваску заново. Через четыре дня 
у закваски должен появиться выраженный запах малосольных 
огурцов. Это означает, что она готова. Следует процедить заква-
ску через марлю и поставить в холодильник.

54   Суп из различных видов мяса и овощей, подается с отваренной от-
дельно домашней лапшой.

55   Второе блюдо из свежей или квашеной капусты, тушённой с мясом.
56   Суп на ржаной закваске.



Свадебные традиции народов Алтайского края176

Яйца отварить. В кастрюлю налить воду, добавить лавровый 
лист, чёрный и душистый перец по вкусу, колбасу и варить 30 ми-
нут. Через полчаса колбасу вынуть и отложить в сторону осту-
жаться.

Пассеровать лук, к нему же добавить три зубчика чеснока. 
Можно ещё поджарить кусочки ветчины.

Из бульона, где варилась колбаса, достать специи. Картофель 
и морковь очистить, нарезать крупными кусками и выложить в 
бульон, варить 15 минут.

Добавить в бульон нарезанную на куски колбасу. Добавить 
поджарку. Взболтать суп и медленно, при постоянном помеши-
вании, влить закваску. Хорошо перемешать и варить на среднем 
огне 10 минут. Затем выключить плиту, добавить сметану, хо-
рошо перемешать, попробовать на соль, если надо, досолить, на-
крыть суп крышкой и оставить настаиваться в течение 10 минут. 
Разлить суп по тарелкам, в каждую порцию положить половинку 
яйца, украсить зеленью. 

Есть ещё вариант подачи журека — не в тарелке, а в неболь-
шом, на одну порцию, каравае хлеба, у которого срезается верх-
няя часть, вынимается мякиш из середины. Журек наливается в 
каравай, в него кладётся половинка яйца, а сверху накрывается, 
как крышкой, срезанной верхушкой каравая.

Поляки, живущие в Алтайском крае, — потомки 
переселенцев и ссыльных. Массовые переселения поляков 
на Алтай начались со второй половины XIX века. 
Значительная часть поляков на территорию Алтайского 
края попала в ходе переселений, связанных с высылкой их 
после вооружённого восстания 1863 года, добровольных 
переселений конца XIX — начала XX в. и депортаций  
1940-х годов. Сегодня в крае проживает 246 поляков.

Марийская свадьба 
посёлка Черепановского Змеиногорского района



Марийская свадьба 
посёлка Черепановского Змеиногорского района



Татьяна Рябова,  
председатель Местной общественной 
организации Национальной культурной 
автономии «АлтайМари»



Марийская свадьба 179

вадебный ритуал у марийцев состоял из пяти основ-
ных этапов: выбор невесты семьёй жениха и самим 
женихом, сватовство, сговор семей, свадьба, после-
свадебные обряды57.

Описание традиционной марийской свадьбы приводится 
по воспоминаниям жителей посёлка Черепановского 
Змеиногорского района, родившихся в середине ХХ века.

Свадьба длилась два дня, участниками были родственники, 
друзья, соседи и, конечно, жених с невестой. Возраст жениха 
обычно был в пределах от 16 до 24 лет, невеста  — примерно на 
три-пять лет моложе.

Невест старались выбирать из близлежащих деревень. В пер-
вую очередь потому, чтобы девушка говорила на одном диалекте 
и была знакома с местными обычаями. Со временем требования 
к выбору невесты упростились. Многие традиционные свадеб-
ные этапы также претерпели изменения, к ним относятся выкуп 
невесты, встреча молодых в доме жениха, начало второго дня, 
свадебные угощения. Сохранились обычай петь на свадьбе и по-
слесвадебные обряды  — приезд в гости к родителям невесты и 
приезд родителей в дом к молодым после свадьбы.

Знакомились молодые чаще всего на праздниках, посидел-
ках, базарах, ярмарках. Женихи высматривали невест и в знак 
того, что невеста приглянулась, брали у неё варежки или крестик. 
Жених мог «умыкнуть» невесту и прямо с базара. Но чаще всего, 
если девушка понравилась парню, он отправлялся на смотрины 
в её дом с согласия родителей. Если и на смотринах невеста по-

57  При подготовке текста использованы воспоминания жительниц 
п. Черепановский Змеиногорского района Анны Афанасьевны Илимбаевой 
(1959 г. р.) и Надежды Михайловны Ирдубаевой (1960 г. р.); материалы книги 
«Горномарийская свадьба» / Сост. Д. Н. Князев, Г. Ю. Устьянцев, Т.  В.  Пе-
трова.  — Йошкар-Ола: Издательский дом «Марийское книжное издатель-
ство», 2023. 

С



Свадебные традиции народов Алтайского края180

нравилась жениху, он мог сразу посвататься или договаривался о 
сватовстве на среду или пятницу.

Сватовство

Ездили свататься обычно на лошадях, в украшенной повозке. 
Главную роль отводили в этом обряде свахе (опытной женщине) 
или крёстному отцу. Жених проходил уверенно в дом и заявлял 
о своём серьёзном намерении, а родители невесты обычно отве-
чали, что она ещё молода и им самим нужна в доме работница. 
Сваты брали с собой лепёшки, полведра вина и другие гостинцы.

При сватовстве обговаривался размер калыма и приданого. 
После сговора пришедшие доставали гостинцы, и пиршество 
продолжалось до утра. В конце вечера произносились слова:

Господи, сохрани,
Господи, избыток дай,
Господи, благополучия подай,
Господи, дай богатства,
Господи, семь дочерей дай,
Господи, семь сыновей дай,
Господи, всякого счастья дай!

После этого от каждой лепёшки отламывали кусочек и бро-
сали в огонь, разложенный в горнушке58. Отец одаривал свою 
дочь деньгами из калыма.

После того как девушка соглашалась выйти замуж, она отпи-
вала вино, принимая его из рук жениха. Родители договарива-
лись о свадьбе. В знак согласия кусочки хлеба макали в топлёное 
масло, ели и запивали вином. Затем жених с невестой обменива-
лись над хлебом помолвочными кольцами.

После этого невеста клала в сумку свата подарки жениху, его 
отцу и самому свату — холста по три аршина59 каждому, гостинцы, 

58  Горнушка — разновидность печи.
59  Аршин — старинная мера длины, равная 0,71 см.



Марийская свадьба 181

вино, ленточки сёстрам жениха. Сваты отправлялись домой без 
песен. Петь в этот момент не полагалось, так как обе стороны ещё 
могли отменить сговор.

Подготовка к свадьбе

Утром жених приглашал в дом родственников, соседей и объ-
являл о сговоре. С этого дня начиналась подготовка к свадьбе: ва-
рили пиво, запасали вино и продукты.

Невеста с этого дня шила и вышивала своё приданое. Ей по-
могали подружки, пели песни, расхваливали жениха. Когда всё 
было готово, жених с родственниками выбирали свадебного главу 
(сÿанвуй или тысяцкий), его помощника, двух дружек, которые на 
свадьбе ходили в фартуках и с плётками. Фартук играл роль обе-
рега, а в карман фартука складывали подарки. Дружки объезжали 
всю деревню и приглашали гостей, следили за порядком на сва-
дебном торжестве. Сами могли выкрасть у молодых какую-нибудь 
вещь и заставить её выкупать. Заранее звали музыкантов.

Свадьба

Утром в день свадьбы в доме жениха собирали свадебный 
поезд, который отправлялся за невестой. Для свадьбы соору-
жали шилык (шелык)60: ставили столы в форме квадрата, вокруг 
них лавки, в центре был ещё один стол, на котором стояли ветка 
берёзы, хлеб и вино. Жених получал благословение родителей.  
Обходили шилык три раза и отправлялись в путь за невестой. 

Мать жениха оставалась дома, чтобы всё приготовить к 
встрече гостей. В доме невесты укладывали приданое в сундук. 
Это была одежда невесты и подарки родственникам жениха. 
Сверху посыпали хмелем и зерном на достаток в будущем.

60  Шелык обозначает место торжественного проведения свадебной 
церемонии, распространён среди горных и маркинских марийцев. Кон-
струкция представляет собой четырёхугольник из досок с площадкой посе-
редине.



Свадебные традиции народов Алтайского края182

Свадебный поезд всегда двигался по ходу солнца. Жених брал 
с собой вино и угощение для тех, кто чинил поезду препятствия 
на дороге. В доме невесты поезжан встречали вином, угощали. 
Женщины пели обрядовые песни. Свадебный глава призывал 
всех: «Хозяин просит всех плясать, как молодой жеребёнок, петь, 
как соловей».

В доме невесты не задерживались долго, выносили приданое, 
одаривали родителей невесты подарками. Мать невесты заво-
рачивала в белый платок икону, хлеб и свечку. Молодые кланя-
лись родителям и выходили из дома. Дружка перед молодыми 
бил плёткой по дороге, символически очищая её, приговаривая: 
«Дайте дорогу — подол стелется!» Зять тёще оставлял за невесту 
серебряные монеты. Жених выкупал приданое, три раза обхо-
дили шилык и трогались в путь.

Молодые отправлялись в церковь на венчание, затем ехали в 
дом жениха. После венчания молодой жене меняли девичий пла-
ток на замужний головной убор.

У входа во двор жениха на дорогу стелили старую овчину, под 
неё клали замок, на овчину клали деньги, чтобы не пропустить 
злых духов. Свекровь бросала на овчину серебряное нагрудное 
украшение. Невеста должна была поднять подарок  — свекровь 
ждала, что невеста поклонится ей в знак благодарности за ока-
занное доверие быть теперь хозяйкой в своей семье. Свекровь 
подавала молодым хлеб, на него тоже клали серебряную монету.

Перед тем как молодым войти в дом, все старшие родствен-
ники из дома выходили. Невеста должна была поставить на стол 
хлеб, привезённый из дома родителей, зажигала свечу, после чего 
все молились.

Затем жених с невестой выходили, чтобы встретить повозку 
с приданым. Жених подавал поезжанам вино, в стаканы с вином 
опускал монеты. Вино выпивали, деньги забирали себе. Невеста 
угощала всех пирогом с рыбой. Сундук с приданым и перину вно-
сили в дом. Нельзя было задевать приданым за углы, иначе поез-
жане платили символический штраф.

В советское время, когда венчание уже не приветствовалось, 
дома первым делом невесте надевали головной убор замужней 



Марийская свадьба 183

женщины. В него были вшиты обереги от сглаза, 
поэтому молодая жена носила его в течение 
первого года замужества. Надев головной убор, 
невеста дарила жениху рубашку, которую сама 
вышила. Перед тем как её надеть, жених шёл ку-
паться в реке, если свадьба была зимой  — мылся 
в бане. 

Невеста доставала из сундука подарки, вру-
чала гостям. А они дарили молодым свои подарки. 
Дружкам и подружкам вручали холст, который 
перекидывали через плечо, к нему крепили 
мешочек с лентами и вышитыми цве-
тами. В него клали конфеты, семечки, 
орехи, духи. Это было знаком отличия 
и благодарности за участие в свадеб-
ном действии.

В конце первого дня свадьбы раньше 
всех провожали родственников невесты, это 
делали молодые. Дружки в это время стелили 
постель для молодожёнов. Жених выкупал постель и должен 
был лечь первым, чтобы жизнь супружеская была счастливой.

На следующий день новобрачную вели за водой, и там она 
кланялась водяным духам. Она кидала в колодец серебряные мо-
неты, чтобы злые духи её не пугали. К колодцу молодую приво-
дила обычно незамужняя девушка из родни жениха.

Утром невеста готовила для гостей лапшу, а в благодарность 
за вкусное угощение гости одаривали молодых подарками: день-
гами, предметами домашнего обихода, ситцем, холстом, постель-
ным бельём, лентами.

На второй день родственники невесты снова приезжали 
 с подарками, привозили угощения. Чаще всего это были пироги 
с  мясом. Во второй день активнее гуляли молодые пары, пели, 
плясали.

В более раннее время обряд проверки целомудрия неве-
сты проводили ближе к вечеру, позже стали это делать утром. 
Родственники жениха вместе с гостями ехали в дом к невесте.  



Свадебные традиции народов Алтайского края184

Родственники невесты подавали жениху яичницу. Если жених 
брал угощение с краю ложкой, пробовал красиво и аккуратно, то 
это свидетельствовало о том, что невеста «честная». Если жених 
брал яичницу из середины и бросал ложку, то это говорило о том, 
что невеста не была невинной. 

В этот день молодые пары танцевали танец «Ошпатя» («Белая 
ярочка»). Гости бросали им под ноги монеты, а молодые их соби-
рали. Веселье продолжалось до вечера. На этом свадебное пир-
шество заканчивалось.

Свадебные песни

На марийских свадьбах всегда много пели. У каждого из при-
сутствующих была своя роль. Например, свадебное причитание, 
которое пели подружки:

Почему же яблоко 
Не всегда висит на яблоне?
Почему же не приходится 
Всегда дочери жить с родителями?
Что поделать — 
Яблоко упадёт с дерева,
Так и девушке суждено выйти замуж.

Когда поезжане подъезжали к дому невесты, пели: 

Семь, семь, семь лесов,
За семь лесов приехали,
За семь деревень приехали…

Песни сочиняли сами специально для каждой свадьбы. На-
пример, родственники невесты в песне просили не обижать её в 
новом доме:

Наша сестрёнка создана из белой муки,
Чтобы к следующему нашему приезду 
Она не превратилась в золу…



Марийская свадьба 185

Или невеста пела песню, когда провожала родителей:

Почему же такая судьба —
Кукушка поёт в одном месте,
Гнездо вьёт в другом?
Так и девушка живёт в одном месте,
А замуж выходит в другое место…

Девушку в песнях обычно сравнивали с белым цветком, крас-
ногрудой птицей, описывали как мягкую, добрую, застенчивую. 
Жениха — как маков цвет.

Умение петь такие песни почти утрачено. Всё чаще слышится 
современная музыка, а традиции свадьбы приходится собирать 
по крупицам. В частности, утрачены украшения, которые несли 
смысловую нагрузку как обереги, забыты наговоры на счастливую 
жизнь. 

Свадебные наряды

Невеста надевала на свадьбу зелёный парадный кафтан (по-
сто или ыжар шавыр) с четырёхугольным воротником, обшитым 
разными шёлковыми тесьмами, лентами, подпоясывалась поясом 
с наконечниками из золотого или серебряного позумента. К по-
ясу подвешивали вышитый тканевый четырёхугольник. На го-
лове была шапочка-ошпу, украшенная серебряными монетами. 
Через плечо надевали ленты, тоже обшитые монетами, они были 
унизаны в несколько рядов по краям крупными корольками — по-
лудрагоценными камнями. Эти украшения покрывали у невесты 
всю грудь. На шею надевали серебряную цепочку с крестами из 
серебра и олова. На ноги надевали толстые онучи61 с подвязками 
у колен и лапти. Серьги и кольца были из монет. К поясу подве-
шивали маленький украшенный кошелёк.

61  Онучи — кусок плотной ткани, навёртывавшейся на ноги при ноше-
нии лаптей или сапог; изготавливались из грубого белого холста (или чёр-
ного).



Свадебные традиции народов Алтайского края186

Количество и стоимость украшений говорили о том, на-
сколько состоятельна семья невесты: чем богаче были её роди-
тели, тем богаче украшения. Серебряные монеты говорили о 
том, что семья достаточно обеспеченна. А по расположению мо-
нет сведущие люди могли узнать, из какого рода невеста, к какой 
группе марийцев (горным, луговым или восточным) принадле-
жит семья, сколько детей в семье. Такая же информация отража-
лась и в вышивке на одежде. Украшения передавались от матери 
к дочери и дополнялись информацией о новой обладательнице. 

Мужской костюм состоял из красного кафтана, красной ру-
башки, плисовых шароваров, поярковой62 шляпы и сапог.

Свадебные блюда

За свадебным столом жених и невеста ели одной ложкой. 
В первый день гости ели лапшу, сваренную родственниками же-
ниха, во второй день угощения готовила родня невесты. Пода-
вали также омлет и суп из баранины.

Хлеб считался главным продуктом на свадебном столе. Его 
пекли в виде круглой лепёшки из муки яровых культур или го-
товили оладьи. Для свадебного застолья марийцы пекли пироги 
с различной начинкой: ягодами, грибами, мясом, рыбой. Главный 
пирог делали с мясом, и называется он кыравец. Обязательно 
на стол ставили горячий мясной суп. Также готовили молочную 
лапшу, яичницу, топлёное масло, сырники. 

На столе должно было быть и свадебное рыбное блюдо. 
Его  готовили следующим образом: разделанную рыбу уклады-
вали в глиняную посуду, заливали молоком со взбитыми яйцами 
и запекали в печи. Из напитков были популярны пиво, квас, са-
могон. 

62  Поярковая шляпа (название, производное от выражения «по яре» — 
«после весны»)  — шляпа из поярка, руна с ярки, молодой овцы, по первой 
осени, первой стрижки.



Марийская свадьба 187

Послесвадебные обычаи

После свадьбы молодая жена не могла разговаривать со свё-
кром и старшими братьями мужа до тех пор, пока не получит 
специального разрешения. Она не имела права ходить без го-
ловного убора и босиком. Молодая жена должна была носить все 
украшения в течение первого года замужества, чтобы защититься 
от сглаза.

Появиться первый раз после свадьбы в доме родителей мо-
лодая жена могла только с мужем. Пиршество по этому поводу 
длилось сутки и называлось «приезд зятя». Второй раз молодые 
приезжали в гости после уборки урожая. Зимой приезжали за 
скотиной, которую родители дарили молодым. И только после 
этих визитов родители могли приехать в гости к своей дочери.

* * *
Марийцы делятся на три крупные группы: луговые (марий), 

восточные (мари) и горные (мары). У горных, восточных и лу-
говых марийцев были свои свадебные особенности. В посёлке 
Черепановском Змеиногорского района проживают марийцы 
из всех групп, поэтому все обычаи уже перемешаны. На каждой 
свадьбе проводят свои обряды. Но самое важное соблюдается 
безукоризненно  — это поклонение родителям, уважение к род-
ственникам с обеих сторон, любовь к каждому члену новой се-
мьи.

Свадебный рецепт

Кыравец
Название кыравец (или кравец) восходит к слову «каравай», 

поэтому он круглой формы. Готовили его не только на свадьбу, но 
и на другие праздники. На свадьбах свадебный глава должен был 
разрезать его на семь равных частей. В разное время года в него 
кладут разную начинку: летом  — баранину, зимой  — свинину и 
говядину, осенью — птицу. Также могли испечь кыравец с кроль-
чатиной, зайчатиной или разными видами мяса. Кроме мяса в 



Свадебные традиции народов Алтайского края188

начинку кладут пшено, лук и лавровый лист. Главная особен-
ность — пирог выпекают на медленном огне в течение трёх-четы-
рёх часов. Когда кыравец пекли в печи, его верхнюю часть накры-
вали капустными листьями, чтобы она не подгорела. При подаче 
верхнюю часть пирога срезают, нарезают на порции и ею закусы-
вают, когда едят основную часть с начинкой.

Для теста: 300 г муки, 2 яйца, 100 г жирной сметаны, 50 г сли-
вочного масла, 1 ч. л. соли, 2 ч. л. сахарной пудры. 

Для начинки: 350 г мяса, 2 луковицы, 60 г пшена, соль и перец 
по вкусу, 3 лавровых листа.

Пшено нужно промыть и отварить в подсоленной воде в те-
чение пяти минут. Затем слить воду, промыть крупу холодной во-
дой и откинуть на бумажное полотенце, чтобы подсушить. Для 
теста нужно смешать все ингредиенты до получения однородной 
массы. Скатать тесто в шар, накрыть плёнкой и оставить на столе 
на 20 минут. Мясо нарезать небольшими кусочками, а лук — куби-
ками. 

Тесто следует разделить на две части — побольше и поменьше. 
Большую часть раскатать в пласт толщиной 5 мм. Эту лепёшку 
нужно выложить в форму с высокими бортами так, чтобы края те-
ста свисали. Форму можно перед этим смазать маслом. Начинку 
укладывают слоями. Первый слой — пшено, второй — лук и соль, 
третий  — мясо, которое можно подсолить по вкусу. Самый верх-
ний слой — лук, перец и лавровый лист. 

Затем нужно раскатать вторую часть теста и накрыть ею за-
готовку пирога в форме. Шов из двух слоёв теста оформляют в 
виде красивого витого бортика. Верх накрывают фольгой, а если 
печь по старинке, то можно использовать и капустные листья в 
несколько слоёв, однако они могут подгорать.

Пирог ставят на 20 минут в духовку, разогретую до 200 граду-
сов. Затем уменьшают температуру до 150 и выпекают 3–3,5 часа. 
За десять минут до готовности снимают фольгу или капусту 
и дают верху подрумяниться. Готовому пирогу дают немного 
остыть. 



В Алтайском крае сегодня проживает 209 марийцев. 
Представители народа мари приезжали в наш край 
в составе крестьянских переселений из европейской части 
России во второй половине XIX — начале XX века и в период 
освоения целины. Многие из них остались жить здесь.  
На Алтае с культурой мари можно познакомиться в 
посёлке Черепановском Змеиногорского района.  
В середине 1950-х годов из Агрызского района  
Республики Татарстан сюда приехали 34 семьи.



Организаторы просветительского проекта 
«Свадебные традиции народов Алтайского края» 

выражают благодарность  
учёным и представителям организаций, 

принявшим участие в подготовке сборника.

Люля Н. В., к.и.н., ведущий специалист по учебно-
методической работе УНИЛ «Центр устной истории 
и этнографии» Алтайского государственного 
педагогического университета 

Бодрова В. И., старший научный сотрудник 
сектора «Традиционная русская культура» научно-
исследовательского отдела Государственного 
художественного музея Алтайского края

Садалова Т. М., член Союза писателей России,  
д.ф.н., старший научный сотрудник БНУ РА «НИИ 
алтаистики им. С. С. Суразакова», г. Горно-Алтайск

Явнова Л. А., к.и.н., доцент, преподаватель кафедры  
историко-правовых и социально-гуманитарных 
дисциплин Института гуманитарного образования 
Алтайского государственного педагогического 
университета (Бийский филиал им. В. М. Шукшина)

Алтайская краевая общественная организация  
«Союз армян Алтайского края»

Алтайская краевая культурно-просветительская  
общественная организация «Дом Польский»

Алтайская краевая общественная организация  
«Украинское землячество на Алтае»



Общественная организация «Местная национально-
культурная автономия кыргызов г. Барнаула  
«Наш дом — Алтай»»

МБУК «Многофункциональный культурный центр»  
Красногорского района, национально-культурный центр 
кумандинской культуры Малиновского сельского Дома 
культуры 

Местная общественная организация «Национально-
культурная автономия марийцев п. Черепановский 
Змеиногорского района Алтайского края “АлтайМари”»

Местная национально-культурная автономия  
татар г. Барнаула

Народный самодеятельный коллектив Алтайского края 
«Умарина» Борисовского сельского Дома культуры  
МБУК МфКЦ Залесовского муниципального округа 

Центр немецкой культуры «Журавушка» с. Ананьевка  
Кулундинского района

Центр казахского языка и культуры Алтайского  
государственного педагогического университета

МБОУ «Шипуновская СОШ им. А. В. Луначарского»  
Шипуновского района Алтайского края

МБОУ «Полевская средняя общеобразовательная школа» 
Немецкого национального района Алтайского края

МБОУ «Петуховская средняя общеобразовательная 
школа имени С. А. Чиганова» Ключевского района  
Алтайского края

МБОУ «Тюменцевская СОШ Тюменцевского района  
Алтайского края»

Женский ансамбль «Сибирянка» МБУ ДО «Каменская дет- 
ская школа искусств» Каменского района Алтайского края



Содержание

Вступительное слово   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    5
Свадьба русских.  
Из истории русского населения на Алтае   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           9
Традиционная свадьба старообрядцев  
Красногорского района   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    32
Традиционная свадьба казаков  
села Плоского Третьяковского района   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             41
Свадьба немцев-меннонитов  
села Ананьевка Кулундинского района    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            49
Свадебная обрядность украинского сельского  
населения Алтайского края в 1910–50-е годы   .  .  .  .  .  .        63
Казахская свадьба   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            81
Армянская свадьба   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           95
Татарская свадьба   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          107
Кумандинская свадьба «Той тутпач»   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              119
Алтайская свадьба   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          129
Кыргызская свадьба   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         143
Свадебный обряд мордвы (эрзя)  
села Борисово Залесовского района   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             155
Польский свадебный обряд   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    167
Марийская свадьба  
посёлка Черепановского Змеиногорского района   .  .  .    177
Благодарность   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              179

Художественно-познавательное издание для детей среднего школьного возраста

Девичья краса и женихова доблесть
Свадебные традиции народов Алтайского края

Для некоммерческого использования

Главный редактор: Плешкова О. А.
Составитель, редактор: Клишина Е. М.

Художник: Подлесная Е. А.
Рецензент: Люля Н. В.

Корректор: Пономарева Н. Н.
Дизайн и верстка: Ротанова Н. Н.

Подписано в печать 18.11.2025 г. Формат 70х100/16.  
Бумага мелованная. Печать офсетная. Тираж 400 экз. Заказ 601.

Отпечатано в типографии АО «Алтайский дом печати»,  
656043, г. Барнаул, Б. Олонская, 28, тел.: (385-2) 63-79-71.



форзац




	Свадьбы Алтая_флеш1
	_Hlk211702011
	Свадьба русских
	Из истории русского населения на Алтае

	Традиционная свадьба старообрядцев 
Красногорского района
	Традиционная свадьба казаков 
села Плоского Третьяковского района
	Свадьба немцев-меннонитов 
	села Ананьевка Кулундинского района 
	Свадебная обрядность 
украинского 
сельского населения 
	Алтайского края в 1910–50-е годы

	Казахская свадьба
	Армянская свадьба
	Татарская свадьба
	Кумандинская свадьба 
«Той тутпач»
	Алтайская свадьба
	Кыргызская свадьба
	Свадебный обряд мордвы (эрзя) 
	села Борисово Залесовского района

	Польский свадебный обряд
	Марийская свадьба 
	посёлка Черепановского Змеиногорского района




	Свадьбы Алтая_флеш
	_Hlk211702011
	Свадьба русских
	Из истории русского населения на Алтае

	Традиционная свадьба старообрядцев 
Красногорского района
	Традиционная свадьба казаков 
села Плоского Третьяковского района
	Свадьба немцев-меннонитов 
	села Ананьевка Кулундинского района 
	Свадебная обрядность 
украинского 
сельского населения 
	Алтайского края в 1910–50-е годы

	Казахская свадьба
	Армянская свадьба
	Татарская свадьба
	Кумандинская свадьба 
«Той тутпач»
	Алтайская свадьба
	Кыргызская свадьба
	Свадебный обряд мордвы (эрзя) 
	села Борисово Залесовского района

	Польский свадебный обряд
	Марийская свадьба 
	посёлка Черепановского Змеиногорского района




	Свадьбы Алтая_флеш2
	_Hlk211702011
	Свадьба русских
	Из истории русского населения на Алтае

	Традиционная свадьба старообрядцев 
Красногорского района
	Традиционная свадьба казаков 
села Плоского Третьяковского района
	Свадьба немцев-меннонитов 
	села Ананьевка Кулундинского района 
	Свадебная обрядность 
украинского 
сельского населения 
	Алтайского края в 1910–50-е годы

	Казахская свадьба
	Армянская свадьба
	Татарская свадьба
	Кумандинская свадьба 
«Той тутпач»
	Алтайская свадьба
	Кыргызская свадьба
	Свадебный обряд мордвы (эрзя) 
	села Борисово Залесовского района

	Польский свадебный обряд
	Марийская свадьба 
	посёлка Черепановского Змеиногорского района




	Свадьбы
	_Hlk211702011
	Свадьба русских
	Из истории русского населения на Алтае

	Традиционная свадьба старообрядцев 
Красногорского района
	Традиционная свадьба казаков 
села Плоского Третьяковского района
	Свадьба немцев-меннонитов 
	села Ананьевка Кулундинского района 
	Свадебная обрядность 
украинского 
сельского населения 
	Алтайского края в 1910–50-е годы

	Казахская свадьба
	Армянская свадьба
	Татарская свадьба
	Кумандинская свадьба 
«Той тутпач»
	Алтайская свадьба
	Кыргызская свадьба
	Свадебный обряд мордвы (эрзя) 
	села Борисово Залесовского района

	Польский свадебный обряд
	Марийская свадьба 
	посёлка Черепановского Змеиногорского района





